
opusdei.org

信德的榜样之一：亚
巴郎

这是一系列关于旧约和新约人
物的文章的第一篇，他们向我
们清楚说明了天主与祂的子民
有多么亲近。

2021年1月21日

亚巴郎，我们信德之父

信德上的服从

信任天主与舍弃自己



信德就是忠诚

亚巴郎，我们信德之父

创世纪叙述了亚巴郎从天主介入及彻
底地改变了他的生命那一刻以后的一
生。虽然创世纪的作者没有试图详细
地为他写一篇传记，但也叙述了许多
情节，以显示出这位圣祖深切的信
德，以及他如何让天主在他的生命中
行动。

天主应许了要赐给亚巴郎一块可以让
他居住的土地和让他子孙繁多，但是
他必须起身踏上一个旅程：「离开你
的故乡、你的家族和父家，往我指给
你的地方去。我要使你成为一个大民
族，我必祝福你，使你成名，成为一
个福源。」[1] 过了没多久，天主亲
自为他改了名字: 「以后，你不再叫
做亚巴郎，要叫做亚巴辣罕。」[2]
这表示天主已经「从他新名字的含义



中可以看出，赋予他新的个性和新的
使命，成为『万民之父』。」[3] 这
个新名字给他清楚地说明，他身为族
长这个特殊角色，完全取决于他与天
主之间的盟约，和他对这个盟约是否
忠诚。

亚巴郎听了天主的命令之后就义无反
顾地开始行动。为什么要他放弃自己
那安稳的家园，并且在他与妻子都已
经年龄老迈时，还要他们期待将会有
许多子孙呢？然而亚巴郎信靠天主，
相信祂的大能、智慧及美善。在索多
玛和哈摩辣所发生的事件[4] 除了显
示出人的罪恶严重地冒犯了天主及摧
毁了人类之外，也表现出亚巴郎与他
的上主之间那非常亲密的关系。天主
并没有隐瞒亚巴郎祂将要做的事，而
且聆听了这位圣祖的转祷。人对于信
德的响应是奠基于信任，以及个人与
天主之间的关系。

人对世界的知识、人的常识、经验、
和人性的做事凭借都有其重要性，但



是如果我们的视野仅停留在人类智能
的层次上，我们对现实的看法将会是
错误和不完整的，因为天父总是看顾
着我们，祂的大能从来没有被减弱
过。圣施礼华强调：「在使徒事工
中，要考虑到你的物质资源（二加二
等于四），这是对的，也是负责任的
表现。可是切勿忘记！在你计算时，
还要加上另一因素：天主，加二，再
加二……」[5]

在我们生命中所遭遇的困难，无论它
们看起来对我们多么不利，都不是有
最后的决定性。天主是信实的，祂总
是会履行祂的承诺。亚巴郎按着这个
事实而行动。他的信德可以作为我们
榜样的崇高之处，系由三个关键特征
所构成：服从、信任和忠诚。

信德上的服从

亚巴郎主要是以服从天主来宣示他的
信德。服从首先要聆听，因为先要能
「认真倾听」，也就是说，要知道对
方的意愿以便响应和执行它。在圣经



中，服从不仅是机械式地「执行」命
令；它意味着以一种积极的态度，发
挥我们的智慧，来响应天主所揭示自
己的旨意，这并且引导我们，以我们
所有的力量和技能，忠诚地跟随着祂
的圣意。「亚巴郎一听到天主的召
唤，便『遵照天主的吩咐』(创
12:4)，立刻动身。他的心完全降服于
『天主的圣言』。」[6]

来自于信德的服从远远超出简单的纪
律：它要求个人自由地接受天主的圣
言。这种情况在我们的生命中不时地
也会发生，就是当我们有能力听从祂
或以自己的想法拒绝祂的圣意时。信
德的服从就是我们对天主的邀请所作
出的响应，祂邀请了我们与祂一路同
行，和在祂的友谊内生活。「在信德
中服从（服从，拉丁文ob-audire意
指听从）是自由地顺从所听到的圣
言，因为它的真理是由天主所保证，
而天主就是真理本身。圣经给我们提
示亚巴郎是这服从的典范，童贞玛利
亚则是这服从最完美的实现者。」[7]



信任天主与舍弃自己

当我们思考到亚巴郎的榜样时，我们
会见到他的一生都是带有信德的，而
且当他处于某些黑暗的、缺乏属于人
性的证据的时候时，他的信德就会更
加明显地浮现。信德总是意味着某种
模糊不清的情况，某种在奥秘中生活
的感觉，知道自己永远不会得到一个
完美的解释，完全的理解，因为若然
是这样，信德就不再是信德了。就如
致希伯来人书所说的：「信德是所希
望之事的担保，是未见之事的确
证。」[8] 在信德的事情上，信友对
天主的信任取代了证据的缺乏。藉由
信德，圣祖亚巴郎在不知道自己要去
那里的情况下动身了。就如同「天主
教教理」所说的：「亚巴郎因着信
德，他以外乡侨民身分居住在预许的
福地」[9]，而且还要面对将自己的独
生子作为祭品：「带你心爱的独生子
依撒格往摩黎雅地方去，在我所要指
给你的一座山上，将他献为全燔
祭。」[10]



亚巴郎的信德在他准备牺牲他的独生
子依撒格的时候，就深切地显露出来
了。他把自己的儿子作为祭品，预言
了日后基督为了拯救世界而舍弃自己
的生命。这是一件非常惊人的事，不
需要任何评论。但是亚巴郎并没有背
叛天主。他没有质疑祂或表达自己的
疑虑，反而是信靠祂。他动身出发，
听从着上主的声音。而当他到达旅程
的终点，即摩黎雅山时，他才发现天
主不想要拿依撒格的血作为祭品。
「不可在这孩子身上下手，不要伤害
他！我现在知道你实在敬畏天主，因
为你为了我竟连你的独生子也不顾
惜……。亚巴郎给那地方起名叫『上
主自会照料』。直到今日人还说：
『在山上，上主自会照料。』」[11]

类似的情况有时也会在圣人的生活中
发生。例如我们可以回想起有一次圣
施礼华以为天主要他脱离主业团，以
便为教区神父建立一个新的组织。这
是一个多么大的牺牲啊！事实上，在
他与罗马教廷内的不同人士交谈后，



他甚至于告诉欧华路、卡门阿姨、申
提叔叔、总参事会的成员及另外几个
人他上述的决定。「但那不是天主所
要的，而借着祂那仁慈的、充满爱心
的、慈父般的手，祂从我准备作出脱
离主业团这个恐怖的牺牲中解救了
我。那时我已经非正式地通知了罗马
教廷我这个意图……但是我后来清楚
地看到，这个新的组织，新的协会，
是没有必要的，因为教区神父完全地
适合加入主业团。」[12] 就像亚巴郎
曾经被解救了，圣施礼华也是一样。
上主让他明白到，教区神父可以成为
主业团的一部分，加入成为圣十字架
司铎会的成员，而不影响他们在各自
的教区的情况；相反地，这样做实际
上更会强化他们与其他神职人员和他
们的主教之间的合一。

信德就是忠诚

亚巴郎的信德也表现出他的忠诚；在
他面对负面事情的时候，他坚持他遵
从天主圣意的决定。他的信仰使他依



靠着天主的说话，因此使他在经过深
思熟虑而作出了决定之后不会再有所
「修正」或「重新思考」等问题。
「应坚持所明认的望德，毫不动摇，
因为应许的那位是忠信的。」[13] 在
我们的生命中，总会有一些时刻能够
帮助我们，藉由天主的恩宠，来加强
和巩固我们的信德。亚巴郎曾经受到
一个巨大的考验：他必须牺牲自己的
儿子，而这个儿子也就是天主原先对
他所作出的承诺的果实。圣祖亚巴郎
不仅必须面对各种困境，而且也要
「在绝望中仍怀着希望而相信了。」
[14] 因为这些困境邀请他去「判断」
天主的旨意，质疑天主，质疑自己对
祂的忠诚。这就是亚巴郎所面对的诱
惑之根源。

我们有时也会遇到相同的情况，我们
感觉到天主在要求我们做一些困难的
事情：要我们在作为基督徒的生活中
向前迈出一步，放弃一种已经深深扎
根于我们的行为方式，甚或一种已经
根深蒂固的本性，因为这些情况或许



有损于我们使徒工作的成果。这时
候，一种诱惑就可能会出现，要我们
压制这个使我们不安的念头，把自己
想要的情况看成是天主的旨意：「将
天主放在推到一边，好使自己成为中
心这个诱惑，总是就在门口。」[15]

亚巴郎并没有这样作。他的内心非常
矛盾，但是他仍然往摩黎雅山走，相
信或迟或早「天主自会照料」。[16]
而天主决心要让亚巴郎明白祂，最后
确实照料了。要获得光照，亚巴郎必
须完成整个旅程，动身起步，以达到
终点。我们也是一样，如果我们愿意
在任何时候都服从天主的圣意，我们
将会发现，尽管我们有着各种限制，
天主仍会使我们的生命更有效力。我
们会知道并感受到天主爱我们，而我
们也不会害怕去爱祂：「信德是用唇
舌和心灵、用言语和爱情来表达
的。」[17]

Javier Yaniz



[1] 创12:1-2

[2] 创17:5

[3] 《纳瓦拉圣经一》(1997)，创
17:5的脚注

[4] 参阅创18-19

[5] 圣施礼华，《道路》，471

[6] 《天主教教理》，2570

[7] 同上，144

[8] 希11:1

[9] 《天主教教理》，145

[10] 创22:2

[11] 创22:12-14

[12] 圣施礼华，1951年11月24日的
书信，3

[13] 希10:23



[14] 罗 4:18

[15] 教宗方济各，2013年4月10日与
公众的会面

[16] 创22:8

[17] 教宗方济各，2013年4月3日与
公众的会面

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/
zhs/article/xin-de-de-bang-yang-zhi-yi-

ya-ba-lang/ (2026年1月12日)

https://opusdei.org/zhs/article/xin-de-de-bang-yang-zhi-yi-ya-ba-lang/
https://opusdei.org/zhs/article/xin-de-de-bang-yang-zhi-yi-ya-ba-lang/
https://opusdei.org/zhs/article/xin-de-de-bang-yang-zhi-yi-ya-ba-lang/

	信德的榜样之一：亚巴郎

