
opusdei.org

我们的希望

我们这世代基督徒所面临特殊
的挑战，是去发掘该如何将耶
稣基督介绍给那些认为祂只不
过是毫不相干的一个历史人
物。任教於罗马圣十字宗座大
学的路易斯•克拉维拉博士谈
到这一主题。

2017年12月16日

在若望保禄二世非凡的宗座生涯中，
他号召所有基督徒协助向那些长期鼓
吹脱离教会、人民不再认识耶稣基督



的国家和社会各界宣讲福音。有许多
人连听也没听过祂，同时他们也并不
满足那些由普遍文化为他们设定的世
俗目标。其他有些人曾听说过或阅读
过关於祂的事，但是对祂只有粗浅表
面或不精确的概念，也因此我们现世
特殊的挑战，是在於向那些觉得祂是
个不流行的历史人物的人，展现崭新
的基督。

教宗本笃十六世全然意识到这挑战的
重要性。我们可以从他的讲道、演讲
和文件中一窥究竟他如何寻找出帮助
我们与真基督相遇，和与祂结交为友
的方法。我们也能从人们愈加重视他
的话和与日俱增来到圣伯多禄广场聆
听他的群众上，看出许多人不论是信
徒或不信者都回应著教宗所付出的努
力。那源源不绝要在先教宗若望保禄
二世的墓前祈祷的排队人潮，同样也
显示出 对新福传正面的迴响，也是人
心对天主根深蒂固的需求。

发现基督



在五旬节时，真理之神以火舌形象，
降临於玛利亚和门徒们身上。当宗徒
们说话时，前来耶路撒冷朝圣的数千
名群众们，能以他们各自的语言了解
宗徒们的话语。今天也亦如以往，圣
神推动我们，去宣讲合适於各个情境
和人的论点和语言。现在的文化、政
治和媒体需要我们去寻找能说服人的
论證、呈献吸引人和能为问题提供正
面解决方案的见解，我们需要提出稳
固实在、能被理解的理由，也要平
和、尊敬、和蔼地去讲论，就如圣伯
多禄在他的第一封书信中所建议的：
你们但要在心内尊崇基督为主；若有
人询问你们心中所怀希望的理由，你
们要时常準备答覆 [1]

现在，就如在教会的初期，只有更认
识耶稣基督可爱的容貌，和与祂之间
建立更深的友谊，能让我们週遭的人
体验到我们充满希望与快乐讯息的惊
喜。正是这个好消息，能帮助他们看
出吾主是那唯一能填满他们在他们人
生中所发现的空虚的那位。



本笃十六世强调强化理性的需要，以
及让基督宗教与希腊哲学传统早早相
遇的重要性。他的第一篇通谕《天主
是爱》是他希望在基督宗教的非常核
心--也就是天主的爱内，使理性和信
仰和谐的範例：「信仰的特殊本质就
是与生活天主的关係，这个相遇为我
们打开新的层面，超越理智本身的範
围。但同时就理智本身来说是一个净
化的力量。以天主为出发点，信仰不
会使理智盲目，反而常会帮助理智不
断的改善。信仰允许理智以更好的方
式实现其职责，使其更清楚的看到其
特性。」[2]

信仰被视为理性的盟友、是卓越的光
芒、强大的光，照耀於我们的人性智
慧。本笃十六世也指出理性能扮演评
定各个宗教是否健全的角色，因为理
性接受超然存在、追寻真理；它为与
其他信仰之间的对话提供(从基督徒的
角度)了基础，还有它是关键的工具，
防止宗教沦落到迷信。因此，可以说
理性是神学家工作和基督徒生命神学



信仰的核心。顺此脉络，教宗引用罗
马帝国皇帝曼努埃尔二世的话：「不
依照理性而做便不符合上帝的本
质。」[3]

理性在基督宗教启示的光照下，能更
发挥作用，它教导在起初已有圣言，
圣言就是天主Logos。[4] 理性并不是
侷限於物质事实上。它对真理的开放
态度，包含人类最深的问题，它甚至
可以能炼净一个人活出他信仰的方
式。[5] 信仰与理性像「两只翅膀，
使人精神飞扬，瞻仰真理。」[6]

大学院校的任务

为了要澄清理性和信仰的关係，基督
徒必须要考虑到知识领域内所有不同
的类型。现代科学以专门化为特点，
因而在过去一百年来导致了极剧地科
学性进步。然而，科学家们通常被他
们致力从事的工作带著走，而列举出
一些不能拥他们研究方法被解答的问
题。因此，是有需要与各门学问的专



家们通力合作，好能藉结合於他们的
见解，使他们能达到新的结合。

寻找信仰和理性间的新和谐这任务，
特别降任於大学院校。一间大学应该
是「一个广大的实验室，在那里根据
不同学科，在信仰和理性的刺激抗衡
下，发展全新领域的研究…这不是个
刺激的冒险吗？因为发现悠游在这具
意义的视野中，内在的合一连结著不
同学科：神学、哲学、医学、经济
学、各个学科，甚至最专门的科技，
因为所有一切都是互相连结的。」[7]

大学院校结合所有各学科成为一综合
体，在这之中一个人可以看见人类成
长和天主创造者的计画之间的关联。
研究--就像任何其他正当的工作--丰
富我们在这世上的生活，同时也代表
著每一世代对未来的承诺。

本笃十六世建议了一条带来综合文化
这伟大探险的道路：「现代科学的理
性明显地应接受事务的理性结构，还
有我们精神和相对既定事实理性结构



的对应，方法学就应建基於此。然
而，为何应该如此著实是个问题，还
有在其他模式和思考计画--哲学和神
学方面，因自然科学而必须召回」[8]
因此那些在各学科的工作者，需要对
那能光照并结合他们研究结果的更高
範围知识开放自己。世界会变得更容
易理解，当人类的心智领略到这合一
性，但是为了要如此，我们必须大开
心胸至超越宇宙的层面，那能透露我
们存在的终极意义的层面。

同时，这普世性对理性的开放态度意
味著神学家和哲学家们，不应该将他
们自己隔离於其他科学和学科。哲
学--特别是形上学利用从其他学科得
来的知识；它检验它们的假说、试图
加以澄清辩解。在适於研究基本问题
方面，从神学和哲学得来的知识并不
会反应出其他类型知识的多馀。[9]
此外，对理性的开放态度，需要哲学
和神学反映在人类生命的其他方面，
包括伟大的宗教经验。「正是对这伟
大的圣言logos、对理性的广度，让



我们邀请我们的伙伴们在不同的文化
间对话。大学院校重要的工作是不断
地重新发现它。」[10]

生活的合一

信仰和理性的连结不仅只能在大学内
找到。在若望保禄二世和本笃十六世
的教导中，我们可以看到从天主旨意
而来的召唤，在信仰和理性间展现出
更佳的和谐关係。回应这个召唤代表
著培养我们本身的陶成，并思考我们
的信仰如何在我们日常生活中，照亮
我们的心智。我们必须要跨出那所需
的几步，好能让我们有真天主教的理
性。

在圣施礼华的话语中，一位真正的基
督徒的心绪应该要具有「对天主教正
统教义中，生机蓬勃，紿终不变的信
理，应有广阔的视野，深刻的领会。
对哲学传统思想，对历史评註，重新
提出标準教训时，应从正确，稳当和
健康的意愿出发，切忌轻率。对科学
与当代思潮的动向，应有慎重明智的



暸解。以及，对当前社会和生活方式
的变化动态，应抱积极和开明的态
度。」[11]

因为不是所有人都有相同的机会去加
深他们的文化陶成，也没有相同的能
力和兴趣，这些话会对我们有不同的
影响。但是，都应该能激发我们所有
人去思考我们付出什麽努力去更加了
解这世代的问题，还有付出更明确的
贡献去解决它们。对我们信仰的理性
层面的坚定了解，是所有基督徒的神
学训练基础的一部份，也确实是「口
才」--圣施礼华希望现代使徒所具备
的重要一部份。[12]

优良、高品质的阅读能协助这点，因
为那能提供一个好方法去扩展我们陶
成的视野。阅读供给我们合理的论
点、有用的讯息、有效表达；它引导
我们的感觉和情感。平静、专心的阅
读驱策我们塑造新计画和帮助我们，
从由传媒得到那往往是零碎片段的讯
息中，去做出更真确的判断。一个人



的生活形式，能轻易地阻碍他去阅读
高品质的文学或包含有重大知识性的
作品，因为他们工作的密集度，许多
人追寻纯粹被动的娱乐，像是看电视
或是阅读逃避现实性的小说。

思及未来的下一代，我们应该思考的
是文化程度对那关联者或对社会的事
实，大致上大部份受一个人被抚养成
长的环境影响。为了要重振理性和与
信仰协调融合上应用它，一个人年幼
时期的养成和教育帮助他们去欣赏慈
善、充满德行的行为和妥善完成的工
作之美是必须的。而这得靠父母亲、
老师和朋友们，无论年轻人是否早能
发展阅读的品味，以及全面培养分享
天主圣言也是他们的智慧。

另一种普世性心态的基本要素是对现
代思潮正面和开放的态度。帮助人们
去发现基督是他们担忧的解答，我们
必须对他们的问题和他们提出的解决
方法，表达出真正的关心，无论那对
我们而言看起来有多荒谬。一个有著



货真价实天主教普世心态的人，能够
尊敬、不嘲讽地分析和商议他人的状
况，认真看待并找出正向的一面。

沉著检视另一方的论点，能帮助我们
系统化问题，并更认真地去发展我们
的概念。这是教宗本笃十六世经常利
用的推论模式。若忽略了这第一步，
可能会导致我们的听众纯粹去接受某
些事，但是并未将之内在化，或是可
能想当然尔地去下决定，认为我们提
出的解决之道并未真正的对应他们的
问题。只基於威权的论点没什麽份
量，而且事实上在大多的领域是不足
的。相反地，进入他人的论点能让我
们在适当的时机，和有充足根据反对
理由下突显出他们的有限。没有了对
他人因为爱而产生真正的「不感兴趣
的兴趣」，我们将不能深度地以原原
本本真实的他去了解那个人。只有爱
能真正了解什麽是特有和独特。

信仰与理性



藉著利用我们的理性，带领其他人迎
向有著令人信服论證的真理，我们会
摆脱在职业和公共範围谈论天主的恐
惧，并能从我们私人生活的範围，从
我们家庭和朋友间扩展我们的使徒工
作。现今文化让基督徒必须要参与在
关於大众利益话题的公众辩论，当他
们如此为之时，藉著捍卫他们所坚信
的，展现出了他们生活的合一。这将
能让他们能够坚持由衷沉静、据理力
争的讨论，用有教养的言语促成和平
的交流。

现今在一些地方人们的目标在於，以
一些不重视任何人类超然的观念的相
对主义，作为政治辩论的根基。这种
态度经常与容忍的观念扯上关係，就
好像是说对天主的信仰，不能让任何
人去了解那些没有信仰的人的问题和
需要；或者，可能在无心的情况下，
信教者对话的目标总是要强些纯粹主
观的信念。



然而，相对主义并非是进步发展的一
个条件，也不是对自由极大尊重下的
结果，当快速地浏览整段历史能清楚
看见，基督宗教为发掘人性尊严、对
理性的信心，还有自由共存和互相交
流的价值所做出的明确的贡献。

信德为了促进进展并不失去任何一丝
大能，因此当面对一个把宗教驱逐至
私人领域的社会，基督徒不能让他们
自己被挫折所摆佈，或是因诱惑而隐
藏他们信仰，因为这是个不热心和寻
求舒适的徵兆，而最终便不能领会信
仰与理性间那深层的关係。

政治对话要求共同的努力，去创建公
共利益。这要求著每个人对社会问题
的自发性、建议和解决方案。在这方
面，教会的社会教理提供了「根据天
主纵横古今之爱的旨意为标準的人本
主义，一个一贯和团结一致的人本主
义能够创建新的社会、经济和政治秩
序，建基於所有人类的尊严和自
由。」[13] 如果我们不让自己的声音



被听见，对抗相对主义的统治，我们
将不只是放弃基督徒关於人的观点，
我们也不忠诚於自己最深的信念，而
导致向他人剥夺了我们个人对公众利
益应做出的贡献。

教会并不以强加她的信仰於那些不同
享这信仰的人为目标，不过甚至是那
些不信者，也能够在她对人类的理解
上，认出至少部份的真理。教会贡献
给公民生活和政治生活的其中一个方
法是提供理性的论点：「绝不可忘记
的是当教会或教会的团体涉入公众辩
论、表达异议或复兴各种原则时，这
并不会构成偏执或干涉牴触的状况，
因为这类的涉入只是为了要起迪良
知，好让他们能藉著正义真正的要
求，而自由自在且负责任地行动。」
[14]

通常涉及公众舆论的并不会是正式的
教会机构，相对而言那是留给每位平
信友们去做出「所有他凭良心考虑
过，会是最适切、与他个人信念和倾



向最一致的具体性、理论性或实用性
的决定。例如，从关於不同哲学派系
或政治观点的决定，到不同艺术性或
文化风潮，或者关於职业和社交生活
的问题。」[15]

每个人都需要在天主的临在下负责任
地思考，他或她是如何在共创更正义
的社会秩序上合作，使人人都能尽最
大可能展现出人性尊严。

纵使政治人物较直接涉及促进公众利
益，不过这项任务不只专派给他们，
所有基督徒都被召唤依照他们自身的
状况，去协助社会发展。我们能协助
的众多方法中有：在本身的专职工作
中，去立下公义的典範；辅助文化或
社会计画；涉足传播媒体；参与专业
协会或会议。

在这方面有很多的可能性，每个人都
能找到他或她自己的方法去贡献。在
很多情况下，我们要弄清楚的是--要
考虑到我们所选定那特定的群众--若
没有耶稣基督作为我们的参考依据，



是不可能了解在讨论下状况的真正重
要性。我们一定要帮助人们去看到所
有问题在基督徒的观点下都能有解
答，甚至可能有时不太容易明确叙述
出来。

在这新福传下，基督徒们自他们受洗
的恩宠结出果实，深知他们分享著基
督王者、先知和司铎的任务，他们必
须要相信祂，付出实质成效的努力。
每位信友被那”一位”全知者派至葡
萄园中工作，以一股新的力量听著若
望保禄二世的话：「你们不要怕！为
基督敞开大门！为祂的的救赎神能开
放国家的界限、开放经济制度、政治
体制、广大的文化领域、文明及发展
等各种的设限。不要怕！基督知道人
心中有什麽！只有他了解！」[16]

路易斯•克拉维拉神父 (Rev. Luis
Clavell)，罗马圣十字宗座大学

* * * * *

1. 伯多禄前书3:15-16



2. 本笃十六世，《天主是爱》通谕，
28

3. 本笃十六世，雷根斯堡大学大学
Regensburg演讲，2006年9月12日

4. 参若1:1

5. 参本笃十六世，雷根斯堡大学
Regensburg演讲，2006年9月12日

6. 若望保禄二世，《信仰与理性》通
谕，序言

7. 本笃十六世，天主教圣心大学演
讲，2005年11月25日

8. 本笃十六世，雷根斯堡大学
Regensburg演讲，2006年9月12日

9. 参圣多玛斯．阿奎那，Super
Boethium De Trinitate, III, q. 5, a.
1, ad 6

10.本笃十六世，雷根斯堡大学
Regensburg演讲，2006年9月12日



11.犁痕，428

12.参犁痕，430、899

13. 宗座正义和平委员会，教会社会
训导彙编，19

14.本笃十六世，致欧洲人民党党员演
讲，2006年3月30日

15.与施礼华蒙席对话，12

16.若望保禄二世讲道，1978年10月
22日，主教会议後宗座劝谕，《平信
徒》，34

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/
zhs/article/wo-men-de-xi-wang/ (2026

年1月30日)

https://opusdei.org/zhs/article/wo-men-de-xi-wang/
https://opusdei.org/zhs/article/wo-men-de-xi-wang/

	我们的希望

