
opusdei.org

天主的沉默：一个在
人灵内的细语

「天主借着自己的沉黙使祂子
民的信德和爱德增长。祂更新
他们，又藉此『更新了一
切』」。这是一篇在「信德的
光」系列之内的新文章。

2021年9月3日

—— 我们听到祂的说话是如何微弱
啊！

—— 我们从天主的沉黙中认识祂



—— 沉默的云层

出谷纪叙述天主在西乃山上以充满光
荣的方式显现给梅瑟。「全山猛烈震
动……梅瑟遂开始说话，天主藉雷霆
答复他。」（出19:16-22）在场聆听
的羣众都因天主的大能和尊威而惊
叹。虽然在以色列人的历史中，天主
类似的显现也多次出现过[1]，但是天
主一般都不是满载光荣地显现给祂的
子民，而是静静地、暗中地显现。

梅瑟去世几百年之后，厄里亚先知在
他被依则贝耳迫害时，也受到天主的
引领而走到天主的圣山。他藏身于一
个山洞内，看到与出谷纪所记载如出
一辙的天主的显现：地震、暴风、烈
火。但是天主不在这些东西里。列王
纪的作者说，在烈火之后出现的是
「轻微细弱的风声」。厄里亚立即用
外衣蒙住脸出来，站在洞口。天主遂
向他说话。（参阅列上19:9-18）



圣经希伯来原文记载厄里亚听到的是
「一个细弱的沉默的声音
（demama）。」希腊文《70贤士版
本》和《拉丁文通行版本》的译本则
是「轻微细弱的风声」，大概是由于
要避免「沉默」和「声音」两者之间
表面上的矛盾。《标准译本修订版
本》译本把它译作「一个宁静而弱小
的声音」。但demama的真正意思正
是沉默。列王纪原著的作者用这个矛
盾来指出，沉默并不是空的，反而是
充满天主的临在。「沉默保卫着奥
秘」[2]，即天主的奥秘。而圣经正是
邀请我们进入这个沉默，以便能够找
到天主。

我们听到祂的说话是如何微弱啊！

可是，用这个方法来谈论天主，对于
我们来说是困难的。圣咏强而有力地
表述这点：「上主，求祢不要一言不
发，天主，求祢不要静黙无话！」
（咏83:1）「祢为什么掩起祢的慈
颜？」（咏44:25）「为什么让外邦



人们常说：他们的天主在何处居
住？」（咏115:2）在整部圣经里，
天主都亲自把这些问题放在我们的口
中，放在我们的心里。祂要我们在我
们的祈祷这个炼炉里面默想它们。它
们都是重要的问题。一方面是因为它
们直指天主在一般情况下如何给我们
表露祂自己，祂的行事方式；它们帮
助我们明白该如何寻觅祂的面容，如
何聆听祂的声音。另一方面，因为它
们显示出掌握天主与我们接近的难
处，尤其是在人生中的痛苦时刻时，
是一个任何人，信者和不信者，都有
过的经验，纵使各人的经验都是有所
不同。信德和恩宠生活并不会使天主
对我们来说更加明显。信天主的人也
会经历天主表面上的隐藏不露。

为什么天主要沉黙不语呢？圣经常常
指出祂对我们沉默，祂与我们疏远是
由于人类的不忠。正如我们在申命纪
中读到的：「这人民要起来，在要去
的地方内，同异邦之神行淫，而离弃
我，破坏我与他们所订立的盟约……



因了他们归向其他的神所作的一切邪
恶，那天我必掩面不顾他们。」（申
31:16-18）罪过，拜邪神，就是那使
我们看不见天主、阻碍我们与祂相见
的「面纱」，就好像那使我们听不到
祂的说话的杂音。然而天主正在耐心
地在这块我们亲手架起的、耸立在我
们与祂之间的屏障后面等候着，静候
适当的时机来重新找回我们。「我不
会对你怒容相向，因为我是仁慈
的。」（耶3:12）

因此，经常出现的情况不是天主默然
不语，而是我们不让祂说话，不聆听
祂的声音，因为我们的生命中充斥着
太多杂音了。「人类不但有失聪，它
使人的社交生活大打折扣。对于与天
主有关的事物，人类也有听觉失灵，
而这种情况在我们这个年代更甚。我
们就是不再能够听到祂的声音；充塞
着我们听觉的有太多频道了。与祂有
关的说话对我们来说都看似是不科学
的，对我们这个世代已经不再适当
了。在这种听觉失灵，甚至是对天主



的事情完全失聪的情况下，我们自然
也丧失了与祂谈话，向祂说话的能力
了。可是，我们这样就失去了作决定
的知觉。我们各种内在的感官濒临退
化的危机。失去这种知觉后，我们与
周围的现实的互动大大地和危险地收
窄了。」[3]

然而，有时候不是我们听不到天主的
说话，而是祂似乎不在聆听我们的说
话，是祂在处于被动状态。例如约伯
传记载天主似乎长期地充耳不闻一个
正在身处各种试探中的义人的祈祷。
「我们所听到的语句，何其细微！」
（约26:14）每一个人每一天都有同
样的经历，就是我们向天主发出的，
希望能获得祂安慰自己的回应的呼
号，有时候似乎落了空。圣经和基督
教理常说的天主的慈悲，对一个因病
苦或不公而身陷困境，祈祷又似乎得
不到回应的人来说，有时候真的是难
以感觉到的。为什么天主会充耳不闻
呢？如果祂是一个父亲，而祂又是全
能的，为什么祂不来解救我呢？「天



主的冷漠、祂的黑暗、祂的疑难，今
天比以前更加严重。甚至努力要成为
祂的信徒的我们，也经常有一种天主
的真实感已经从我们的手心溜走了的
感觉。我们不是经常问自己祂为什么
似乎在今世的万籁俱寂之中隐藏起来
吗？我们不是有时候感到自己在不断
反思后，剩下来的只有说话，而天主
的真实感却比以前更加遥远呢？」[4]

然而，让我们能够更好地掌握天主沉
默的奥秘的，不是我们从自己所经历
过的事中，而是在默示录，在耶稣自
身的历史中。耶稣，这位真正的义
人，忠信的仆人，天主的爱子，却不
能豁免面对苦难和十字架上死亡的煎
熬。祂在革责玛尼所做的祈祷，得到
的答复是一个天使前来安慰祂，但不
是来把祂从即将承受的痛苦中解脱出
来。耶稣在身悬十字架上时用圣咏第
22篇里的一句诗词做祈祷也是惊人
的：「我的天主，我的天主，祢为什
么舍弃了我？祢又为什么远离我的恳
求，和我的哀号。」（咏22:2）这个



不认识罪（格后5:21）的祂也经历到
这么严重的苦难，显示出人生经常遇
上的，激烈的痛苦和忧伤，不能被解
读为一个天主摒弃人的记号，或视祂
的沉默为祂的不在或冷漠。

我们从天主的沉黙中认识祂

当门徒们在路上遇到那个胎生的瞎子
时，他们所提出的问题反映当代许多
人都共有的一个想法：「谁犯了罪？
是他，还是他的父母，竟使他生来瞎
眼呢？」（若9:1）虽说假如今天我们
听到有人说这样的话会觉得奇怪，但
是它与现代人的思维仍然距离不远，
因为他们仍然视痛苦为人在竭尽己力
后仍然避无可避的情况下勉强接受的
一个「厄运」。耶稣给门徒们改正
说：「也不是他犯了罪，也不是他的
父母，而是为叫天主的工作，在他身
上显扬出来。」（若9:3）有时候，天
主会缄默不语，似乎对我们的情况漠
不关心，那是因为祂要开辟一条能够
进入我们心灵的道路。只有这样，我



们才能明白，例如祂为什么容许圣若
瑟在察觉到圣母玛利亚在他不明所以
的情况下怀了孕时所受的煎熬（参阅
玛1:18-20），而祂的而且确可以有
另外的安排。天主是为了使圣若瑟能
够接受一些更加伟大的事而磨练他。
「祂永不会扰乱祂子女的欢乐，除非
祂要使他们能够接受更大、更确切的
欢乐。」[5]

安提约基雅的圣依纳爵写道：「任何
一个明白了主的说话的人，都明白祂
的沉默，因为人在天主的沉默中认识
祂。」[6] 天主的沉默往往就是我们
可能听到祂而不是听到自己的「地
方」。假如没有在我们的祈祷中出现
的天主的「沉默的声音」，「人性的
『自我』最后会陷于自困的僵局，而
理应回向着天主的声音的良心就有陷
于变成一块反照自我的镜子的危险，
使人内心的对话变成独白，成为千万
个自我解脱的方法。」[7] 再者，倘
若天主时时刻刻都在说话，都在介入
我们的生活里去给我们排难解困，那



么我们不是容易会有低看祂的临在的
危险吗？我们不是像福音比喻里的两
兄弟（参阅路15:11-32）一样，所寻
求的只是祂能赐给我们的恩惠，不是
与祂活在一起的欢乐吗？

「沉默可以在我们内心深处划出一个
地方，好让天主能住在那里，好使祂
的圣言会存留在我们心内，我们对祂
的爱会在我们的心智里植根，感召着
我们的生活。」[8] 我们借着明白到
当面对困难时需要以满怀信心的祈祷
去寻找天主，就可免于自满。我们会
动用所有潜能，而且我们与周围的人
的沟通会得以强化。天主的沉默，祂
不是经常都立即出来解决我们的问题
这个事实，会唤起人的自由的动力。
它会召叫我们去主导自己的生命，去
察觉到自己对周围的人，对他们的具
体需要的责任。「那股静静地、不将
锣打鼓地改变世界，把它转化为天主
的国度的力量就是信德 —— 而祈祷
就是表达信德的方法……没有我们的
皈依，天主不能改变什么东西，而我



们的真正的皈依始于灵魂所发出的、
恳求宽恕和救赎的『呼号』。」[9]

在耶稣的教训里，祈祷经常被视为一
个孩子与在天之父的对话，其中求恩
占了很重要的部分。（参阅路
11:5-11及 玛7:7-11）孩子知道天父
经常都会聆听自己，而他所获得的承
诺不是远离苦难和病痛，而是圣神的
恩惠。（路11:13）天主的回复，祂
前来帮助我们的，就是慈爱圣神的大
恩。这个大恩比任何俗世的、使我们
的问题得到解决的方法更加珍贵。它
是一个我们应该以子女的信心来接纳
的恩赐，但是它不会免除我们必须尽
己所能去面对困难。纵使有天主同
在，我们有时候必须走过的「黑暗的
幽谷」不会自动亮起灯光；我们仍然
要继续行走，或许仍是满怀惊栗地，
但却是一种充满信赖的惊栗：「我不
怕凶险，因祢与我同在。」（咏
23:4）



天主这种可以鼓动我们的决心和信赖
的行事方式，可见诸于祂如何在人类
历史中完成祂的启示。我们可以想想
亚巴郎怎样离开他的故乡，凭着对天
主的许诺的信赖而动身前往一个天主
要带领他去的，他不知道在哪里，也
不认识的地方（参阅创12:1-4）。我
们看到以色列子民对天主的救赎的信
赖，甚至在一切人性的希望都似乎荡
然无存时（参阅艾4:17）。我们也读
到当天主似乎屈服于一个地方国王反
复无常的行径时，圣家三口如何宁静
地逃往埃及（参阅玛2:13-14）。再
者，如果我们以为生于耶稣当代、亲
眼目睹祂所言所行的人会较为容易相
信祂，那是不正确的，因为甚至这些
人也不能避免要在信与不信之中做一
个重要的抉择，在祂的身上认出天主
的临在与行动。[10] 新约圣经中有很
多段落都给我们指出，这个抉择绝对
不是很明显的。[11]

今天和从前一样，纵管天主的启示给
我们提供了祂的可信性的确证，然而



掩盖天主的临在的面纱仍没有完全被
揭开。祂的沉默继续是在挑战我们。
「人的存在是一条信德的道路，说它
道路，它是一条大多是半亮的，很少
是全亮的道路，有暮色低垂的时候，
甚至有漆黑一片的时候。我们在这
里，要达到与天主亲近的目标，靠着
听觉比靠着视觉就更加重要了。」
[12] 这不只是说出天主经常都是比人
类的智慧伟大。它也指出，天主显示
祂自己的方法，与我们身为按祂肖像
造成的人而拥有的自由是如何紧密地
联系在一起。天主的启示仍然是一个
充满亮光的朦胧，它让我们自由地抉
择是否对祂开放怀抱，还是瑟缩在自
己的自满之中。天主是 「一位有血肉
之心的君王，一位有着我们同样的人
心的君王。祂是宇宙万物的创造者，
但对我们毫不作威作福，却黙然出示
伤痕，哀求我们稍给祂一些爱心。」
[13]

沉默的云层



「我的天主，我的天主，祢为什么舍
弃了我？」（玛27:46）耶稣以这句
祂身悬十字架上时做的祈祷「使人类
在感到天主表面上看似不在而发出的
呼号成为属于祂自己的，并且把这一
呼号送到天父的心里去。祂借着与整
个人类一起喊出这句孤单无助至极的
祷文，给我们打开了天主的圣心。」
[14] 事实上，这句耶稣向天父呼号所
用的、圣咏中的悲怆祷词，在其后接
踵而来的就是一个充满希望的、瞭阔
的视野的赞颂（参阅咏22:20-32）
[15]。纵使在痛苦的深渊之中，耶稣
也永不会忘记这个希望：「我把我的
灵魂交托在祢的手中。」（路
23:46）祂知道祂在十字架上的圣死
会永远地改变历史，纵使有时候，邪
恶和死亡似乎得到最后的胜利。祂身
悬十字架上时的沉默，制胜了那些定
祂为有罪的人的喊声。「看，我已更
新了一切。」（默21:5）

「信德也是指一直信奉天主，信奉祂
确实爱我们，信奉祂是活的，信奉祂



有奥秘的能力介入，信奉祂对我们不
离不弃，和信奉祂以德能和无限创造
力在恶中带出善来。这意指信奉祂常
常胜利地前进……天主的国已临现世
界，并在这里和那里以不同的方式成
长。」[16] 天主借着自己的沉黙使祂
子民的信德和爱德增长。祂更新他
们，又藉此「更新了一切」。

我们每一个人都可以去以一个充满专
注力的沉默、一个能够聆听的沉默回
应天主的「轻柔的沉默」。「我们每
一个人都知道上主如何奇妙地在我们
的心灵中运动。而这就是可以掩盖着
的，大能的，以遮盖我们的奥秘的天
主圣神的可谓风格。这种在我们内、
在我们的生命中掩盖着的就是沉黙。
沉默就是遮盖我们与天主之间的关
系、我们的圣德、和我们的罪过的云
层。它是一个我们不能解释的奥秘。
但是当我们的生活中没有沉默时，我
们便会失去奥秘，它会舍我们而
去。」[17]



Marco Vanzini - Carlos Ayxelá

建议阅读

宗座文化委员会，Where is Your
God? Responding to the
Challenge of Unbelief and
Religious Indifference Today

教宗方济各，2013年12月20日在
Santa Marta的讲道

教宗本笃十六世，2006年10月6日的
讲道

教宗本笃十六世，2012年3月7日的谈
话

圣纽曼枢机，Christ Hidden from
the World，Parochial and Plain
Sermons 4

圣纽曼枢机，Christ Manifested in
Remembrance，Parochial and
Plain Sermons 4



萨拉枢机（Robert Sarah），The
Power of Silence，Ignatius Press

[1] 参阅如：创18:1-15；列上
18:20-40及依6:1-13

[2] 教宗方济各，2013年12月20日在
Santa Marta的讲道

[3] 教宗本笃十六世，2006年9月10
日的谈话

[4] 若瑟拉辛格，“Are we saved?
Or Job speaks with God”，Ser
Cristiano，Sígueme 1967，p.19

[5] Alessandro Manzoni，The
Betrothed，ch. 8

[6] 安提约基雅的圣依纳爵，Letter
to the Ephesians，XV，2 (Sources
Chrétiennes 10，pp. 84-85)



[7] 教宗本笃十六世，2008年2月6日
的讲道

[8] 教宗本笃十六世，2012年3月7日
的谈话

[9] 教宗本笃十六世，2007年10月21
日的谈话

[10] 参阅Romano Guardini，The
Lord，IV.6，“Revelation and
mystery”

[11] 参阅如：若6:60-68；8:12-20及
9:1-41

[12] 教宗本笃十六世，2006年3月12
日三钟经的谈话

[13] 圣施礼华，《基督刚经过》，
179

[14] 教宗本笃十六世，2008年2月6
日的谈话



[15] 这情况经常在圣咏中出现。圣咏
作者向天主诉说：「上主，祢把我全
然遗忘，要到何时？上主，祢掩面而
不顾我，要到何时？」（咏13:2-3）
—— 但并没有对天主失去信心：「我
今信赖祢的爱怜；我心欢愉祢的救
赎；我要向我恩主歌赞。」（咏
13:6）

[16] 教宗方济各，2013年11月24日
《福音的喜乐》宗座劝谕，278

[17] 教宗方济各，2013年12月20日
在Santa Marta的讲道

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/
zhs/article/tian-zhu-de-chen-mo-yi-ge-
zai-ren-ling-nei-de-xi-y/ (2026年1月14

日)

https://opusdei.org/zhs/article/tian-zhu-de-chen-mo-yi-ge-zai-ren-ling-nei-de-xi-y/
https://opusdei.org/zhs/article/tian-zhu-de-chen-mo-yi-ge-zai-ren-ling-nei-de-xi-y/
https://opusdei.org/zhs/article/tian-zhu-de-chen-mo-yi-ge-zai-ren-ling-nei-de-xi-y/

	天主的沉默：一个在人灵内的细语

