
opusdei.org

认识祂，也认识自己
（五）：天主是怎样
对我们说话

祈祷的语言是神秘的。我们无
法控制，但是通过坚持不懈地
祈祷，我们发现天主改变了我
们的心。

2021年1月30日

可以打破「沉默」的意会可以打破
「沉默」的意会



从未有人像这人讲话一样从未有人像
这人讲话一样

天主崇高的自由天主崇高的自由

在死海上方一百米山顶的培勒雅
（Perea）领土上，位于今日的约
旦，耸立着令人印象深刻的
Machaerus堡垒。黑落德安提帕斯曾
将洗者若翰囚禁在那里（参谷
6:17）。[1] 在从岩石中凿出的寒冷
潮湿的地牢中，黑暗与寂静笼罩了一
切。若翰被一个反复出现的想法困
扰：光阴流逝，耶稣仍然没有像若翰
所希望的那样清楚地显现自己。他在
狱中已经听到有关祂所行的大事（参
玛11:2），但是耶稣似乎并没有称自
己为默西亚。当人们直接问祂时，祂
保持沉默。是若翰可能弄错了吗？但
是他清楚看到！他看到圣神以鸽子的
形象从天上降下来，停在祂身上（参
若1:32-43）。因此，他派一些门徒



问师父：「你就是要来的那一位，或
是我们还要等候另一位？」（玛
11:3）

耶稣的响应出乎他们的意料。祂没有
给予明确的答案，而是将他们的注意
力转移到自己的事迹上：「瞎子看
见，瘸子行走，癞病人得了洁净，聋
子听见，死人复活，穷苦人得了喜
讯。」（玛11:5）尽管有些神秘，但
对于那些了解圣经预言、并指出默西
亚和祂的王国降临的人来说，祂的回
答是足够清楚的。「你的亡者将再
生，他们的尸体将要起立！」（依
26:19）「那时瞎子的眼睛要明朗，
聋子的耳朵要开启。」（依35:5）我
主鼓励若翰信靠祂：「凡不因我而绊
倒的，是有福的！」（玛11:6）

在这个场景中，我们可以看到一个很
难在祈祷中辨识出天主声音的人，与
之有相似之处。当我们发现自己在这
种情况下时，耶稣邀请我们彻底改变
我们的观点，放弃我们对人性肯定的



渴望，进入天主的神秘冒险，祂透过
祂的事迹和圣经对我们说话。在耶稣
话语中的一句：「凡不因我而绊倒
的，是有福的！」我们在祈祷中发现
一个要我们坚持信德的召唤，甚至在
天主似乎没有像我们希望的那样清晰
地响应我们的时刻。

可以打破「沉默」的意会

一个开始祈祷的人可能经常不得不面
对天主明显的「沉默」。「我跟祂说
话，向祂吐诉我的忧虑。问祂我该怎
么做，但祂没有回答我。祂一言不
发。」这也是乔布的抱怨：「我向你
呼号，你不回答我；我立起来，你也
不理睬我。」（约30:20）然后容易
感到不安：「我一直听说祈祷是对
话，但天主从来没有对我说什么。如
果天主跟别人讲话……为什么不跟我
讲话呢？我究竟做错了什么？」对祈
祷者的这些怀疑有时会引起失望的诱
惑。「如果天主不回答我，我为什么
要祈祷？」如果将这种沉默解读为天



主的缺席，甚至可能变成失去信仰的
诱惑：「如果天主不跟我讲话，那么
祂就不存在。」

我们针对这些能说些什么呢？首先，
因为祂明显的沉默，而否认天主的存
在，是没有道理的。天主可以出于多
种原因，而选择保持沉默，这不影响
到祂的存在或不存在，也不影响到祂
对我们的爱。决定的关键，取决于对
天主以及祂的良善的信德。无论如
何，这都是一个充满信心和信赖的恳
求祂的好时机：「上主，求你不要一
言不发，天主，求你不要静默无
话！」（咏83:1）

但是我们也不应该怀疑我们是否有听
到天主声音的能力。人的心灵拥有必
要的「资源」，靠着恩宠的帮助，可
以听到天主对我们说话，无论这种能
力被原罪和我们自己个人的罪遮盖了
多少。天主教教理第一章的标题是
「天主为人是『可及』的。」圣若望
保禄二世在一般晋见中说：「正如基



督宗教思想的传统所保持的那样，人
是capax Dei：有能力认识天主，并
能够接受成为自己的礼物。确实，他
既是按照天主的模样和肖像受造的，
他能够与祂建立个人的关系。」[2]
这种个人的关系是一种以言语和举动
形成的对话形式。[3] 有时候，只有
举动，就像人性的爱情一样。

例如，就像两个人之间的表情交流可
以是一场无声胜有声的对话一样，有
些表情能说得很清楚，我们与天主信
任的对话也可采用这种形式：「凝视
着天主，并意识到祂也是凝视着我
们。就像耶稣注视着若翰的眼光一
样，永远的决定了祂的门徒的生
命。」[4] 教理会说：「默观是以耶
稣为焦点的信德的凝视。」[5] 有时
候，一个注视可能更重要、更充实有
内涵，以爱意和光明充满我们的生
活，比一长串的话语更有意义。圣施
礼华在谈到默观生活带来的喜乐时
说：「灵魂开始咏唱新歌，因为它感
到自己整天在天主慈爱的注视之



下。」[6] 身为「天主的乞丐」[7] 我
们谦卑地恳求，我们除了知道这是真
的之外，还可能总是「感受到」天主
慈爱的注视着我们。

从未有人像这人讲话一样

加尔各答的圣德雷莎说：「在口祷
中，我们与天主说话；在心祷中，祂
与我们说话，那样天主将自己倾注在
我们内心。」[8] 这是试图解释什么
是无可言喻的。在现实中，祈祷蕴涵
着很大的奥秘。天主与祈祷者之间的
这种「神秘相遇」以许多不同的方式
发生。其中一些很难分类，无法完全
理解或解释。就如同天主教教理在谈
到祈祷的奥秘时所说的：「我们也要
面对一些『现世』的意识型态，如果
我们不警醒，它们会渗透我们的生
活。例如：只有那些能为理性和科学
所证实的才是真理；而祈祷则是一个
超越我们有意识和无意识心境的奥
秘。」[9] 像洗者若翰一样，我们经



常焦急地寻求并非在超然领域中总是
能够获得的证据为真理的基础。

天主选择跟我们灵魂说话的方式超越
了我们的诠释，是我们永远无法完全
理解的。「这是超越我理智的奇事，
也是我不能明白的妙理。」（咏
139:6）我们的字母不是天主的字
母，我们的语言不是祂的语言，我们
的字句不是祂的字句。当天主讲话
时，祂并不需要声带，我们不是藉由
我们的耳朵听到祂，而是在我们存有
内一个更隐蔽和神秘的地方听到祂。
有时我们称呼该处为我们的心；有
时，我们称它为良心。[10] 天主从祂
存在的事实与我们存在的事实说话。
一颗恒星与其他恒星的关系不是通过
文字，而是通过引力。天主不需要用
言语对我们说话，尽管祂也可以这样
做。祂以自己的事功和圣神的神秘德
能在我们灵魂中说话、感动我们的心
智、激发我们的情感、照亮我们的智
力，以便温柔地吸引我们到祂自己身
边。我们起初可能甚至没有意识到这



一点。但是随着时间的流逝，祂会帮
助我们认识到祂在我们内的行动。也
许祂会帮助我们变得更有耐心，或更
多的谅解，工作做得更好，或者更加
重视友谊……，总之，我们对天主的
爱将变得更加牢固。

天主教教理说，对于一个祈祷的人而
言，「对我们所求恩惠的首先答复，
是使祈祷的心有所转化。」[11] 这种
转变通常是缓慢而渐进的，甚至有时
是难以察觉的，然而，这是全然确实
的，我们必须学习认识，并为之感
恩。这就是圣施礼华在1931年8月7日
所做的：「今天，我们教区庆祝我主
耶稣基督显圣容的庆节。当我在准备
我弥撒的祈祷意向时，我注意到天主
在我居住于ex-Court这些年来给我带
来的内心的转变……，而且我可以
说，这种转变的发生，完全是在我的
意识之外，毫不自觉地造成的。我想
我当下更新了自己的决心：奉献我的
一生去实践天主的旨意。」[12] 在祈
祷中认出这种「内心的转变」是天主



跟我们说话的方式之一……，这是多
么神奇的方式！我们也就能了解圣殿
的差役对司祭长讲的关于耶稣的话：
「从来没有一个人如此讲话，像这人
讲话一样。」（若7:46）天主能讲无
人能说的话：透过改变我们的心灵。

天主的话语是「生活的，是有效力
的」（参希4:12），它改变了我们，
祂在我们灵魂中的行动超越了我们的
理解力。正如雅威藉由先知以依撒意
亚说的：「就如天离地有多高，我的
行径离你们的行径，我的思念离你们
的思念也有多高。譬如雨和雪从天降
下，不再返回原处，只有灌溉田地，
使之生长萌芽，偿还播种者种子，供
给吃饭者食粮；同样，从我口中发出
的言语，不能空空地回到我这里来；
反之，它必实行我的旨意，完成我派
遣它的使命。」（依55:9-11）这种
神秘的功效是要我们修养谦卑的召
唤，「谦逊是祈祷的基础。『我们不
知道该怎样祈祷才好。』祈祷是我们



无功而得的恩惠。」[13] 我们准备对
天主的行为坦诚地开放。

天主崇高的自由

天主在祂愿意的时候说话。我们不能
限制圣神。我们无法掌控指引祂在我
们的灵魂里的行动。圣施礼华曾经说
过，圣体龛中的基督「是一位主，祂
在祂想说话时、当人最不可能期待时
说话，并且祂会说一些具体的话。然
后，祂保持缄默，因为祂想要我们信
仰和忠诚的回应。」[14] 因为我们
「进入祈祷」，不是通过我们的感官
之门（看见、听见、感受到），而是
「经过信德的窄门，」[15] 体现于我
们在祈祷时刻的关怀和毅力中。即使
我们可能没有立即意识到这一点，我
们的祈祷也总是结出果实。

这经验时常发生在主业团的创办人身
上。譬如，在1931年10月16日，他
告诉我们：「我打算弥撒结束后，在
我寂静的教堂里祈祷。结果没有成
功。我在Atocha街上买了一份报纸



（A.B.C.），然后上了有轨电车。到
目前为止，当我在写这件事时，我无
法看完报纸的一段。我感到我的祈祷
充满了丰富、诚挚的热情。」[16] 圣
施礼华试着在一个安静的地方祈祷，
没有成功。然而，几分钟后，在挤满
了人的有轨电车的喧嚣中，当他开始
看报纸时，却被天主的恩宠所充满，
并经历了他一生中「最崇高的祈
祷」，根据他自己的笔录。

其他许多的圣人见证了天主自由地向
他/她的灵魂说话，无论在何时、在何
地。比如，亚维拉的圣女大德兰在她
的自传中写道：「我会嘲笑自己，我
很高兴看到，当天主不常在灵魂内工
作时，灵魂的软弱。我清楚地看到，
在这样的状态下，灵魂并非没有天
主，这不是指我说过我有时曾经历过
的严峻考验。然而，即使灵魂把木柴
放在火上，做点能做的事，爱火并没
有燃烧起来。借着上主的极大仁慈，
至少看得到冒着烟，这表明火还没有
完全熄灭。上主再来点燃这火，因



为，即使灵魂疯狂地猛力吹气，重新
摆好木柴，彷佛他的努力全在窒息这
火。我相信最好的办法是让灵魂完全
顺服一切，接受靠自己什么也不
能……，从经验中学到，靠着自己，
能做的是多么少。」[17]

但是，事实上，天主已经对我们说过
很多次了。更好的是，祂永不停止跟
我们讲话。从某种意义上说，学习祈
祷就是学会在天主的事工中认出天主
的「声音」，就像耶稣帮助洗者若翰
所做的那样。圣神永不止息地在我们
的灵魂中行动。正如圣保禄提醒格林
多人说的那样：「除非受圣神感动，
也没有一个能说：『耶稣是主』
的。」（格前12:3）这应该使我们满
盈着和平。但是，凡是不了解这个真
理的人，都会很容易灰心丧志。「那
些以祈祷去寻求天主的人，有时很快
便失去勇气，因为他们不知道祈祷也
是来自圣神，而不只是靠他们自
己。」[18] 为了决不灰心，我们需要
深深的信赖圣神，以及祂以多种形式



和奥秘的方式在我们灵魂中的行动：
「天主的国好比一个人把种子撒在地
里，他黑夜白天，或睡或起，那种子
发芽生长，至于怎样，他却不知
道。」（谷4:26）

Jose Brage（荷塞布莱奇）

[1] Flavius Joseph《犹太古事记》
18，5，2

[2] 圣若望保禄二世，一般觐见，
1998年7月26日

[3]《天主教教理》2567

[4] 圣施礼华，摘自《祂在途中向我
们讲话》第87页的默想笔记，1959年
1月9日

[5]《天主教教理》2715



[6] 圣施礼华，讲道「朝向成圣」
《天主之友》307

[7] 参考圣奥思定，讲道56, 6, 9

[8] 加尔各答的圣德雷莎《没有更大
的爱》New World Library,第5页

[9]《天主教教理》2727

[10]「良心是人最秘密的中枢、圣所
内，人独自与天主会晤。而天主的声
音响彻于良心至秘密的角落。」（GS
16）《天主教教理》1776

[11]《天主教教理》2739

[12] 圣施礼华，亲密笔记，
217;Andres Vazquez de Prada《主
业团创办人》第一卷，Scepter
Publishers,2001年，第287-288页

[13]《天主教教理》2559



[14] 圣施礼华，家庭聚会笔记，1972
年6月18日（Cronica，2000年，第
243页）

[15]《天主教教理》2656

[16] 圣施礼华，亲密笔记，334;
Andres Vazquez de Prada《主业团
创办人》第一卷，Scepter
Publishers, 2001年，第294页

[17]《圣女大德兰自传》，译自E.
Allison Peers, Image Book, 第37
章，216-217页

[18]《天主教教理》2726

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/
zhs/article/ren-shi-ta-ye-ren-shi-zi-ji-
wu-tian-zhu-shi-zen-ya/ (2026年1月20

日)

https://opusdei.org/zhs/article/ren-shi-ta-ye-ren-shi-zi-ji-wu-tian-zhu-shi-zen-ya/
https://opusdei.org/zhs/article/ren-shi-ta-ye-ren-shi-zi-ji-wu-tian-zhu-shi-zen-ya/
https://opusdei.org/zhs/article/ren-shi-ta-ye-ren-shi-zi-ji-wu-tian-zhu-shi-zen-ya/

	认识祂，也认识自己（五）：天主是怎样对我们说话

