
opusdei.org

认识祂，也认识你自
己（二）：用耶稣教
导我们的说话

「只有知道天主内心的深处，
我们才能够学会怎样做真正的
祈祷。」关于祈祷的一篇新文
章。

2020年10月22日

耶稣的首批门徒不停地被他们的师傅
所吸引和感到惊讶。祂的教训充满权
威。恶魔也屈服于祂。祂行使赦罪的



权柄。祂又行各种奇迹去消除他们的
疑心……。这么一个令人赞叹的人必
定有一些东西是不为人所知的。有一
天大清早，当门徒们准备开始每天的
辛勤工作的时候，他们找不到耶稣。
他们焦急了，便在葛法翁这个小鎭内
到处寻找祂。可是他们找不到祂。最
后，他们举头一望，看到祂在面向加
里肋亚湖的一个小山丘上 —— 祂正
在祈祷！（参阅谷1:35）

马尔谷隐约地指出门徒们起初不明白
此事。但是很快地，他们就察觉到这
次在葛法翁出现的情景其实不是偶然
的。一如祂的讲道、祂对众人所需的
关注、休息一样，祈祷也是他们的师
傅生活的一个部分。祂的祈祷深深地
吸引着他们，纵使他们并不完全明白
它。只有他们跟随师傅东奔西跑了一
段日子之后，他们才胆敢问祂：
「主，请教给我们祈祷，如同若翰教
给了他的门徒一样。」（路11:1）

Non multa……



我们知道耶稣怎样答复他们，就是教
他们念天主经。我们也可以想象到他
们带点失望的表情：就是这几句话
吗？这些就是师傅花上那些冗长时间
做的、不断重复又重复说的话吗？或
许他们希望耶稣会给他们详细说明一
下罢。所以，我们可以从玛窦福音中
得到多一点亮光，因为它把耶稣教授
天主经这个事迹置于山中圣训之内。
在那里，为要使祈祷成为一个人与天
主间的真实关系，耶稣胪列出各项祈
祷不可或缺的条件。是什么条件呢？

首先是正确的意向。我们与天主说话
的原因只是为了祂，不是为了其他原
因；当然不是因为要让人看见，或是
为了使我们在别人眼中是个好人（参
阅玛6:8）。我们与天主说话是因为祂
是一个有位格的个体，我们不能为了
自己的目标而利用祂。我们所有的一
切都是祂赐给我们的。我们的存在也
是藉由祂的大爱。祂使我们成为祂的
子女，满怀爱情地看顾着我们，又为
救赎我们而献出了自己的性命。我们



仰望祂，不只是因为有求于祂而知道
祂可以给予我们一切，而是因为祂就
是祂！当他仍是波兰的克拉科夫的主
教时，教宗圣若望保禄二世对一羣年
轻人说：「为什么每一个人，无论是
基督徒、依斯兰教徒、佛教徒或外教
徒都祈祷呢？为什么他们都会祈祷
呢？为什么那些以为自己不会祈祷的
人都祈祷呢？答案非常简单。我祈祷
是因为天主是存在的。我知道有一个
天主。所以我祈祷。」[1]

其次是信赖。我们祈祷的对象是天
父、阿爸。天主不是身在遥远的他
方，更不是一个我们需要安抚、需要
满足祂无止无休的苛索的敌人。祂是
一个父亲，祂看顾着祂的子女，祂知
道他们的需要，又把对他们最好的东
西赏给他们（参阅玛6:8）。他们是祂
的喜悦（参阅箴8:31）。

我们可以由此更加明白祈祷的第三个
条件：言简意赅（参阅玛6:7）。这
样，我们就能够体验教宗方济各告诉



我们的：「站立在一个十字苦像前，
或跪在圣体面前，只是简单地和祂在
一起，是多么好啊！」[2] 啰嗦不停
只会扰乱我们，困惑我们的心；我们
不再仰望天主，寄托于祂的爱内，反
而有自囚于自己的急需、自己的忧虑
或自己的计划的危险。也就是说，我
们会受困于自己的枷锁内，使我们的
祈祷不能给天主打开我们的心，让祂
的爱转化我们。

拉丁文有一句谚语：non multa，
sed multum。[3] 圣施礼华利用它来
谈论读书的一个方法：注意力不应分
散 —— non multa —— 反应集中于
那些重要的事 —— sed multum。这
个忠告也可用于我们去理解耶稣关于
祈祷的教导。天主经的简洁不是让我
们上了令人「失望」的一课，反而是
我们怎样与天主缔造真正的「连结」
的一个正确无误的启示。

……sed multum



「当生命到了暮色苍茫的时候，我们
受审判的基准将会是爱。学习怎样按
天主所愿被爱的方法去爱，放弃自己
的行事方式罢！」[4] 十字圣若望这
些说话提醒我们，爱的意思就是使自
己适应对方，感觉一下他们所喜欢
的，以及让自己以能够实现它而得到
快乐；爱也是学会 —— 有时候这会
令自己苦恼的 —— 自己的良好意向
是不够的；我们必须学习怎样才能做
得「恰到好处」。

关于爱天主，我们怎样才能做得恰到
好处呢？我们怎样知道祂真正喜欢的
是什么呢？我们必须请求祂指出藏于
祂内心深处的是什么。门徒们请求耶
稣：教我们祈祷罢。所以，要学会怎
样祈祷，主要不是「技巧」或「方
法」的问题。重要的是给天主放开自
己的怀抱；是祂给我们展示了祂的真
面目，又打开了祂内心的深处。只有
知道天主内心的深处，我们才能学会
怎样做真正的祈祷，怎样按祂愿意被
爱的方法去爱祂。因此，我们可以学



习「放弃」自己祈祷的方法，用最好
的方法祈祷，就是用祂喜欢的方法。

所以，天主经就是耶稣给我们怎样才
能使自己的心翕合天父的心的伟大教
训。一如某些评论者所强调的，它真
是一篇「实行性」的祈祷。它的文字
给我们清晰的意义，和转变我们。它
不仅是一些我们跟着诵念的文字，而
是教导我们的心，使它以能够令在天
之父欢喜的爱来跳动。

当我念「我们的」和「天父」时，我
把自己置于实在的情况中。「愿祢的
旨意奉行」这句话教我要热爱天主的
安排。「求祢宽恕我们的罪过，如同
我们宽恕别人一样」这句祈祷有助我
得到一个对他人更加慈悲的心。圣奥
思定在评论天主经时说：「所以，对
于我们来说，说话是必须的。它会帮
助我们思考和留心我们所祈求的东
西，它不是我们以为天主会从而得悉
我们的要求、又或从而受到感动及应
允我们的一个方法。」[5] 我们借着



诵念这些句子而学会在向天主说话时
着眼于真正重要的事。

当我们思考天主经里面的各项请求
时，或许可以借助一篇伟大评述，如
圣西彼廉的或圣多玛斯亚奎诺的[6]，
又或一份较近代的述说，如天主教教
理。这会是我们开始、或重新我们的
祈祷生活，藉此加深我们对天主的爱
的好方法；这个爱应该是我们一生的
基根。

使用借着圣神的感召而写下来的说话

耶稣的门徒们见证到祂的祈祷。他们
也看见祂经常使用圣咏的章节来与圣
父说话。祂肯定是从圣母和圣若瑟那
里学会这样做的。直到祂身悬十字架
上的最后一刻，祂的祈祷都是由圣咏
所滋润。「厄里、厄里，肋玛撒巴黑
塔尼？」—— 这些阿剌美文字是圣咏
第22篇的第一节，是耶稣在我们获得
救赎的最高峰的一刻时所引述的。圣
玛窦也告诉我们，在吃完最后晚餐
后，他们唱了一篇圣咏，然后离开晚



餐厅往橄榄山去。（玛26:30）耶稣
那时自己也唱的是哪篇圣咏呢？

在吃踰越节晚餐时，犹太人会先后喝
四杯酒，象征天主把他们从埃及拯救
出来时向他们作的四个承诺：我会领
你们出来，我会解放你们，我会救赎
你们，我会带你们……（参阅出
6:6-7）。这四杯酒是晚餐中不同时
段、在咏唱Hallel歌咏的一篇时喝
的。Hallel歌咏的名称出自它的第一
个字hallel，一说「aleluya，亚肋路
亚」[7]。肯定地，那时耶稣以极大的
感恩和交托天父之情去唱出这些歌
咏；祂是一个真正的以色列人，祂知
道隐藏在这些借着圣神的感召而写下
来的祷文里的，就是天主对祂子民的
爱的整个历史。这些歌咏也教人该怎
样靠近无限慈爱的天主：以赞美、钦
崇、恳求、求恕……

因此，教会初期的基督徒跟随耶稣的
做法，用这个方法祈祷是不足为奇
的。圣保禄宗徒也这样鼓励他们：



「要充满圣神，以圣咏、诗词及属神
的歌曲，互相对谈，在你们心中歌颂
赞美主；为一切事，要因我们的主耶
稣基督的名，时时感谢天父」（弗
5:19-20）。像天主经一样，圣咏的
祷词教育了门徒们的心，打开他们与
天主建立一个真实的关系的心扉。他
们满怀惊喜和感恩地发现，这些章节
怎样预言了基督的生命。最重要的
是，他们明白了一直以来，在所有恭
念这些赞美和求恩的祷词的人中，没
有一个能够像耶稣一样能够完全视它
为出于自己真心的。「用以在基督内
祈祷，并在祂内实现的圣咏，是基督
教会祈祷的一个历久不变的必要成
分。适于任何处境和时代之人的祈
祷。」[8] 在圣咏内，我们也可为自
己的祈祷寻找到「硬食」（参阅希
5:14）。

除了圣咏外，基督徒很快就有了其他
歌咏和属灵的歌曲，用来赞美三位一
体的天主：祂给人类启示了自己是
父、子及圣神的合而为一。从此开始



编写了不同的祷文，以供不同的礼仪
使用，以滋养信友的热诚。这些祷文
都是教会对她的主的爱情的结晶，是
指引和教导我们的心的一个宝藏。正
如圣施礼华强调：「你的祈祷该是礼
仪性的。希望你喜欢以诵念圣咏，和
弥撒中的经文，来替代个人的或特别
的祷文！」[9]

在圣神的推动下

天主经、圣咏集和教会其他祷文肯定
地在我们与天主的关系方面指引着我
们，纵使我们可能没有思考过这一个
事实。然而天主的圣言是「活」的，
所以能够给我们打开新的、意想不到
的视野。正如我们在希伯来书所读到
的：「天主的话确实是生活的，是有
效力的，比各种双刃的剑还锐利，直
穿入灵魂和神魂，关节与骨髓的分离
点，且可辨别心中的感觉和思念。」
（希4:12）

所以，我们每次思考同一段文字，都
可以得到不同的感受，有时甚至会给



我们打开自己都无法解释的新视野。
在我们的思想与感情内运作的是天主
圣神。正如圣奥思定优美的讲道：
「我讲道的声音灌进你们的耳朵，然
而教训你们的师保圣神已经在你们的
心里……。你们要证据吗？你们不是
都听完这篇讲道吗？但是你们中有几
多人在回家时仍然会领略不到个中的
教训呢！对于我，我已经给你们所有
人讲了这篇道；但是傅油者圣神在他
们心中没有给他们说话的那些人，圣
神在他们心中没有教训他们的那些
人，他们回家时仍是没有受教。」
[10]

因此，我们理解到三者：即天主圣
神、圣经里藉圣神感召而写下的说
话、和我们的祈祷生活之间是关系密
切的。教会呼号圣神为「内心的师
主」；祂以耶稣亲自教训我们的说话
来指引和教导我们的心，帮助我们在
其中发现新视野，藉此一天比一天更
加认识天主、爱慕天主。



* * *

「玛利亚却把这一切事默存在自己心
中，反复思想。」（路2:19）圣母的
祈祷是由她自己的生活和热心地默想
天主圣言而得到滋养的。在那里，圣
母得到亮光去更深入地明白发生在她
周围的事。在她的赞主曲中，我们可
以看到圣经使她的祈祷多么充实。赞
主曲里充满着圣咏和圣经中的其他章
节，包括「亚纳的颂谢诗」（撒上
2:1-11）以及依撒意亚的神视（依
29:19-20）。[11] 所以是天主圣神在
给圣母的心作准备，使她能够无条件
地答应总领天使向她提出的邀请。我
们把自己交托给圣母的转祷，恳求她
帮助我们也能够让天主的圣言教育我
们的心，使我们也随时能够对天主在
我们的一生中准备了的各种计划回答
—— 愿祢的旨意得以实行！我愿意！

Nicolás Álvarez de las Asturias



[1] 教宗圣若望保禄二世，Ejercicios
espirituales para jóvenes, BAC,
Madrid 1982, p. 89

[2] 教宗方济各，《福音的喜乐》劝
谕，264

[3] 参阅圣施礼华，《道路》，333

[4] 十字圣若望，Sayings of Light
and Love, 59

[5] 圣奥思定，书信 130

[6] 参阅圣西彼廉，On the Lord’s
Prayer, Early Church Classics,
London, 191；及圣多玛斯亚奎
诺，“Explanation of the Lord’s
Prayer,” Veritatis Splendor
Publications, 2012, pp. 253ff

[7] Hallel歌咏由小赞歌（即咏
113-118篇）和大赞歌（即咏136
篇）组成。每一节咏词都以「因为祂



的仁慈永远常存」作结。踰越节晚餐
就是以咏唱圣咏136篇作结的。

[8] 《天主教教理》，2597

[9] 圣施礼华，《道路》，86

[10] 圣奥思定，3rd Homily on the
First Letter of Saint John, 13

[11] 此外还引用了以下章节：哈
3:18；约12:19-20及5:11-12；及咏
113:7；136:17-23；34:2-3；
111:9；103:1；89:11；107:9；
34:10；98:3及22:9

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/
zhs/article/ren-shi-ta-ye-ren-shi-ni-zi-
ji-er-yong-ye-su-jiao/ (2026年2月12日)

https://opusdei.org/zhs/article/ren-shi-ta-ye-ren-shi-ni-zi-ji-er-yong-ye-su-jiao/
https://opusdei.org/zhs/article/ren-shi-ta-ye-ren-shi-ni-zi-ji-er-yong-ye-su-jiao/
https://opusdei.org/zhs/article/ren-shi-ta-ye-ren-shi-ni-zi-ji-er-yong-ye-su-jiao/

	认识祂，也认识你自己（二）：用耶稣教导我们的说话

