
opusdei.org

认识祂，认识自己
（十三）：不需思
考，只需注视！

默观祈祷在我们内孕育出一种
新的方式，来观察周围发生的
一切，分享天主的世界观。

2021年5月2日

——植根于天堂的植物

——用灵魂的眼光看永恒

——冷静。平安。扎实的内在生命



在基督宗教的第一个世纪中，从政治
和经济的角度来看，安提约基雅位居
世界第三重要城市。在那里，「基督
徒」一词首先用于耶稣的跟随者身
上。（参宗11:26）那城市的第三任
主教是圣依纳爵。在图拉真统治期
间，被判处死刑后，他经陆路被带到
色娄基雅海岸（现位于土耳其南
部），并从那经海路送往罗马。船在
途中停留在数个港口。在每个地方，
依纳爵都接待了来自该地区的基督
徒，并利用机会致信给耶稣跟随者的
团体：「我写信给所有的教会，让大
家都知道，我是凭自己意志的自由而
为天主致命。」[1] 圣依纳爵主教非
常清楚，自己会在弗拉维安露天剧场
（现为罗马竞技场）中，会被野兽吞
噬而殉道。因此，他不断请求众人为
他祈祷，使他有勇气能坚持到底。好
几次他向我们敞开他的心扉，让我们
窥见他灵魂的深处：「我对尘世的贪
恋都被钉死在十字架上，在我心里已



没有任何渴望世俗事物的火花，只有
潺潺的活水在我心里低语，『到天父
这来。』」[2]

植根于天堂的植物

在圣依纳爵内心的低语－到天父这
来！这是我们所有人想与天主结合为
一最成熟的、自然和超然的期盼。古
希腊哲学家早已在我们存在的深处发
现了我们对神圣事物的向往、对真正
的家乡的渴望，好像我们「不是尘世
的，而是天堂的植物。」[3] 本笃十
六世在他讲解祈祷的教理中，强调古
往今来的所有文化都见证了人类对天
主的渴望：「所有男人和女人对无限
和永恒的渴望、对美丽的追求、对爱
情的饥渴、对光明和真理的需求都激
励他们趋向绝对性。圣多玛斯阿奎
纳，历史上最伟大的神学家之一，将
祈祷定义为『人类渴望天主的表
达。』这种对天主的吸引力，是天主
亲自放在我们内心的，即是祈祷的灵
魂。」[4]



我们这世代最常见的问题之一就是
「内心的分割」，尽管有时有人对此
并不注意。通常，我们发现很难将注
意力集中在单一工作上。我们看到生
活中不同的面向不能和谐地融合在一
起。我们很难把自己的过去和未来连
结起来，也不知如何把生活中这么多
千变万化的想法和感受融合起来。随
着时间的流逝，我们甚至可能不得不
面对自己多样的「版本」。我们渴望
生活的合一，但是这种合一并非像当
今其他的许多产品一样被「制造出
来」。

在我们新千禧年开始时，圣若望保禄
二世说道：「尽管今天的世界已普遍
世俗化，但也『普遍有着对灵性的需
求』，而且多半是『对祈祷的重新需
求』。」[5] 今天，我们也在网络上
看到了许多创意，目的在增强我们外
在和内在的沉默、聆听和集中精神的
能力，以使我们的身体与精神能和谐
共处。这些理当可以提供某种自然的
平静。但是基督徒的祈祷提供我们的



宁静，不仅是短暂的平衡，而是与对
生命合一的认知，源自于与天主亲密
的关系。

祈祷是一件礼物，在我们内心衍生出
一种新的、合一的现实观。「是在养
成一系列的操练和惯例之前的内在态
度，是在崇敬朝拜或赞颂之前，亲临
于主的存有方式。」[6] 显然，这种
「内在态度」、「亲临于主的存有方
式」，不是一夕之间发生的，也不是
在没有充分准备的情况下，天主能赐
于我们的；那是件礼物，也是一项任
务。

用灵魂的眼光看永恒

在圣施礼华于1967年10月「朝向成
圣」的讲道中，扼要的描述了祈祷生
活的途径。[7] 从他自己的经历讲
来，我们开始祈祷时，经常会用童年
时就背下来的简单口祷。随着时间的
流逝，我们与耶稣的友谊不断加强，
逐渐学会进入耶稣的受难、死亡和复
活，并努力以祂的榜样和教导为我们



生活的基础。我们内心开始意识到有
需要去辨识和接近天主圣三：圣父、
圣子、圣神。主业团的创办人向我们
保证，时间成熟了，我们开始过着默
观的生活：「我们的双唇干渴裂开，
渴望在活水泉源畅饮，我们整天在丰
盛清澈的永生水泉中行走。言语变得
没有用，因唇舌已不能表达，理智静
止了，不需思考，只需注视！」[8]

在这条祈祷的路上，无论我们找到自
己在何处，我们都可以自问：我的祈
祷与我对永生的盼望有什么关系？当
我们说祈祷变成「注视」而不再是言
语的问题，意思是什么？

透过我们的祈祷，我们希望在此时此
地，就能像天主那样的看到受造界。
在祂的帮助下，我们以发自于爱的
「单纯直觉」[9] 来掌握周围发生的
一切。这是祈祷的最大成果，并且可
改变我们的一生。祈祷不仅能帮助我
们改变某些态度或克服我们的缺点。
基督徒的祈祷首先是要朝向与天主结



合的目标，从现在开始逐步学习以祂
的方式观察世界。天主要用自己的光
照来治愈我们的视野、我们看待世界
和周围众人的方式。我们通过耶稣与
天主建立的爱情关系，不仅关乎于我
们所「做」的事情，更关乎它改变了
我们的「身份」。

藉由天主的帮助，我们锻炼出这种超
然的「观察方式」，我们学习去发现
隐藏在每个受造现实中的美善，即使
这美善很难被人发现。因为没有任何
事物能逃脱天主慈爱的计画，它永远
比任何邪恶都强大。因此，我们学习
以新的方式重视尊敬他人的自由、放
弃为他人做决定的诱惑，彷佛万有的
命运都取决于我们自己的行动。我们
也更清楚的理解：天主的作为有其自
己的方式和时间，我们既不该也不可
控制。默观祈祷也帮助我们除免希望
立即解决每个问题的执着痴迷，于
是，更容易发现我们周围的一切、及
世上的创伤和弱点中，存在的光明。



用天主的眼睛来看，使我们摆脱了与
其他人的「暴力」关系，因为我们想
进一步使祂的全能之爱在他们身上成
全，而不是由于我们笨拙的干预反而
阻碍了它。圣多玛斯阿奎那说：「当
我们面对面观看天主时，（格前
13:12）我们感受到完全的幸福，默
观在未来的生命中将是完美的。」
[10] 祈祷的力量让我们在世上已可分
享这天主的视野，尽管总还是「像看
镜子一样」。（格前13:12）

1972年，在葡萄牙的一次聚会中，有
人问圣施礼华如何以基督徒的方式面
对日常的问题。主业团的创办人特别
指出，祈祷的生活有助于以新的方式
看待事物：「我们获得了不同的标
准；我们用灵魂的眼睛来看事物、思
考永恒和天主的爱，这也是永恒
的。」[11] 他经常说：「我每天更加
相信天堂的福乐，是为那些懂得如何
在世上快乐生活的人。」[12] 十四世
纪的一位拜占庭神学家说过类似的
话：「祈祷不仅为我们准备了真实的



生活；还能使我们现在就过那种生
活，并且已经能按照它采取行动。」
[13]

冷静。平安。扎实的内在生命

当《天主教教理》转向祈祷的话题
时，提出一个令我们惊讶，并可永久
检视自己良心的问题：「祈祷时，我
们从何处说起呢？是从我们的高傲和
我们自己的愿望吗？抑或是从谦虚和
忏悔的心的『深处』呢？(咏 130:14)
『谁若谦抑自下，将被高举。』谦虚
是祈祷的基础。」[14]

默观祈祷需要我们「朝永恒观看」，
这只能在谦卑的沃土上；在对天主能
解决问题上，并持开放态度的氛围
中，而不是在我们自己的氛围中成
长。在实践中，有时我们对自己的智
能和计画过度自信到好像天主几乎不
存在一样。我们总是得在人和事之前
培养新的谦卑，这才是天主行动的沃
土。教宗方济各在以祈祷为主题的教
理讲授中，指出达味王的经历：「在



他眼前展现出的世界并非是个沉默的
场景。在事情发展的背后，他的观察
捕捉到一个伟大的奥秘。这正是从祈
祷萌生的：深信生命不是毫无意义的
溜过我们身旁，而是一个令人惊喜的
奥秘。」[15]

然后，透过分享默观祈祷提供给我们
以世界中心的「观察方式」，我们即
可尽己所能地在这一生中满足我们内
心想与天主、与他人合一的饥渴。我
们会惊讶地发现自己为教会和其他男
女不遗余力的工作，看到我们的才能
蓬勃发展，「就像一棵种植在溪畔的
树，准时结果，枝叶不枯。」（咏
1：3）我们能预尝到我们在永恒中注
定的和谐，以及世界永远无法提供的
和平：「冲！冲！冲！做这个，做那
个！狂热的、疯狂的想要行动！做出
让人赞叹的物质成果……他们只为
『今天』而工作，他们的眼光只限于
『今天』。而你必须以永恒的眼光去
看一切事物，把过去和未来都『掌握



在眼前』。冷静。平安。扎实的内在
生命。」[16]

安德斯马图特（Andres Cardenas
Matute）

[1] 安提约基雅的圣依纳爵《致罗马
人书》4

[2] 同上，7

[3] 柏拉图，Timaeus, 90a

[4] 本笃十六世，接见，2011年5月
11日

[5] 圣若望保禄二世《新千年的开
始》33

[6] 本笃十六世，接见，2011年5月
11日

[7] 圣施礼华《天主之友》306



[8] 同上，307

[9] 多玛斯阿奎那定义默观为对出于
爱的真理的直觉理解：“simplex
intuitus veritatis ex caritate
procedens;” see S. Th. II-II, q.180,
a.3, ad 1 and In III Sent., d.35, q.1,
a.2, sol.1. 在最近出版的《透过工作
的圣德》（edited by Maria Ferrari:
Scepter Publishers),一书中，范康仁
在圣化工作的情况下讨论默观的定义

[10] 多玛斯阿奎纳，S. Th. II-II, q.
180, a. 4

[11] 圣施礼华，家庭聚会笔记，1972
年11月4日

[12] 圣施礼华《炼炉》1005

[13] Nicholas Cabasilas《基督的生
平》

[14]《天主教教理》2559



[15] 教宗方济各，接见，2020年6月
24日

[16] 圣施礼华《道路》837

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/
zhs/article/ren-shi-ta-ren-shi-zi-ji-shi-
san-bu-xu-si-kao-zhi/ (2026年2月4日)

https://opusdei.org/zhs/article/ren-shi-ta-ren-shi-zi-ji-shi-san-bu-xu-si-kao-zhi/
https://opusdei.org/zhs/article/ren-shi-ta-ren-shi-zi-ji-shi-san-bu-xu-si-kao-zhi/
https://opusdei.org/zhs/article/ren-shi-ta-ren-shi-zi-ji-shi-san-bu-xu-si-kao-zhi/

	认识祂，认识自己（十三）：不需思考，只需注视！

