
opusdei.org

监督的牧函（2018年
1月9日）：自由

圣施礼华说：「在人性的领域
里，我想留给你们：热爱自由
和幽默感做为遗产。」写於创
办人生日的信中，监督反思自
由在主业团中的重要性。

2018年2月6日

于罗马，2018年1月9日，圣施礼华诞
辰纪念日



我挚爱的孩子们，愿耶稣为我看顾我
的儿女们！

1.按照总会议的方针，过去几个月
来，我经常提到自由。现在，按照圣
施礼华的教导，他终其一生都是喜爱
自由的人，我希望回顾一下，天主赐
予人这伟大恩赐的某些面向。他曾经
告诉我们：「我永远不会厌倦的重
複：我的孩子们！在主业团的精神
中，最明显的特徵之一，就是热爱自
由，和理解他人的需要。」[1]当我们
重读、默想他的话时，让我们向天主
表示衷心的感谢。在天主的恩宠中，
也让我们每个人都检视一下，能够如
何在自己的生活中，更好地表达出这
些话的含意。如此，我们也能更适当
的帮助更多的人获得「天主子女的光
荣自由。」（罗8:21）

个人和各个民族对自由的热切渴望，
是我们这个时代的积极信号。承认每
个男女的自由，意味著承认他们是
人：自己行为的主人，并为自己的行



为负责，能掌控自己的生活。儘管自
由并不总使每个人都发展成为最佳的
自己，但是我们永不会太过於誇大它
的重要性，因为，如果我们不自由的
话，我们就无法去爱。

但对於自由究竟是什麽，很不幸的
是，在很多圈子里，都是盲目无知
的。人们所渴求的没有限度、虚无的
自由，常被视为是进步的最终目标。
我们并非不常看到这种见解，它与许
多压迫的形式和表面的自由并存，实
际上只是奴役的链条。这种形式的自
由，迟早会露出它空无一物的马脚。
教宗写道：「有人以为如果能够躲开
天主，便可自由；但是他们却看不到
他们依然像是孤儿般活著，无助又无
家。他们不再是朝圣者，而成了流浪
者。」[2]

呼籲自由

2.我们已经「为自由蒙召选。」（迦
5:13）创造本身就是神圣自由的体
现。创世纪的记载让我们一瞥天主的



创造之爱，祂与世界分享祂的美善，
及祂的美丽（参创1:31），以及与人
类分享祂的自由（参创1：26-29）。
当祂召唤我们每个人存在的时候，天
主使我们能够选择、爱上这个善，并
用爱来回应祂的大爱。然而，我们作
为受造物的限度，使我们有可能让自
己与天主分离。「天主的智慧是奥秘
的，当祂按著自己的模样和肖像造人
时（参创1：26-29），冒了极大的
『风险』，让人类自由。」[3]

事实上，从历史的开始，这种风险导
致人类拒绝天主的大爱，犯了原罪。
这样一来，就削减了人受到善的吸引
力的自由，意志也因而在某种程度上
倾向於犯罪。之後，个人的罪恶更加
削弱了人的自由，因此，罪过总是意
味著某种程度的奴隶（参罗6:17,
20）。儘管如此，「人总是自由
的。」[4]儘管「他的自由往往是脆弱
的，」[5]它仍然是每个人的重要利
益，需要受到保护。天主是首位尊重



和爱自由的，因为「天主需要的不是
奴僕，而是子女。」[6]

3.「罪恶在哪里越多，恩宠在那里也
越格外丰富。」（罗5:20）。恩宠带
来一个更新、更高的自由，为此「基
督解救了我们，是为使我们获得自
由。」（迦5：1）我主通过祂救赎功
效的言行，将我们从罪中解救出来。
因此，「这从自由发出的讚美诗，在
天主教信仰的奥秘中，迴响不绝。」
[7]我经常提醒你们，要把基督放在我
们生活的核心。如要发现自由最深层
的意义，我们必须默观祂。我们很惊
讶地看到一个天主的自由，祂出於纯
洁的爱，决定放下自己，取得像我们
一样的肉身。我们看到这种自由，在
祂生命迈向十字架的牺牲中表露无
遗。「因为我捨掉我的性命，为再取
回它来：谁也不能夺去我的性命，而
是我甘心情愿捨掉它。」（若10：
17-18）。人类的历史从未见證过，
像我主在十字架上自我奉献这样的自



由。「祂以不折不扣的『爱』的自由
献身，直到死亡。」[8]

圣若望福音讲述了我主与一些相信祂
的人的对话。耶稣的话语迴响著祂清
晰的承诺：「真理必会使你们获得自
由。」（若8:32）。圣施礼华写道：
「这事实多麽伟大！因它说出自由之
道，又使人看到自由在人生命里的意
义。让我概括的说：知道造物主和受
造物有如此亲密的关係、知道我们由
主所造、圣三对我们又如此厚爱，而
我们是如此难得的慈父的子女，仅仅
如此，就足以使我们充满喜乐和肯
定！我求主帮我们定志：每天都紧记
主所说的事实，只有这样，我们才可
像自由人一般的行动。」[9]

4.我们神圣的父子情义使我们的自由
得靠天主赐予的一切力量扩展。我们
不是要从天父那里解放自己而变成自
由的，而是接受自己是子女的现实。
「谁不知道自己是天主的子女，谁就
不知道有关自己最深奥的事实。」



[10] 这样的一个人不知道自己是谁，
且活在与自己的衝突里。由此可见，
知道天主爱我们，是何等的释放。天
主的宽赦，是何等的释放，让我们能
够回归自我，并重返自己真正的家园
（参路15：17-24）。当我们原谅别
人时，我们也经历这种解放。

我们相信天主对我们每人所怀的爱
（参若一4:16），引导我们以爱做出
回应。我们能够爱，因为祂先爱了我
们（参若一4:10）。知道天主无限的
爱，不仅在我们存有的根源中能找到
它，且与我们生命中的每一个时刻同
在，令我们充满了安全感。因为天主
比我们更接近我们自己。[11]意识到
天主在每个人身上等候著我们（参玛
25:40），而且祂也想通过我们，让
自己出现在他人的生命中，使我们致
力於多方面的与他人分享我们所得到
的一切。在我们的生命中，我的子女
们！我们已经接受、现在仍然不断的
接受许许多多的爱。把爱给予天主和
他人，是最恰当不过的自由行为。爱



是实践自由，兑现它。爱使自由在天
主的大爱中发现它的起源和目标。
「当自由被用於追求真理的服务时，
自由就会发现它的真正含义；当它被
用来寻求天主无限的爱时，自由就会
使我们从一切奴隶的形式中解放出
来。」[12]

那麽，我们神圣的父子情义就导致内
心深处极大的自由、深刻的喜悦，以
及对希望的宁静乐观：spe
gaudentes「论望德，要喜乐」（罗
12:12）。了解到自己是天主的子
女，也导致我们爱上那出自天父手中
的善的世界。引导我们面对生活，清
醒地意识到有行善的可能性，征服罪
恶，把世界回归於天主。正如教宗方
济各在默观圣母时所说的：「从充满
圣宠的玛利亚身上，我们知道基督徒
的自由不仅仅是从罪恶中释放出来。
自由也使我们能够在新的精神之光
中，看清尘世的现实。自由是以一颗
纯洁的心，爱天主和爱我们的兄弟姊



妹，为基督王国的来临，而活出充满
喜乐的希望。」[13]

精神的自由

5.能毫不受到任何威胁的自由行事，
是人的尊严使然；更重要的，是天主
子女的尊严。同时，我们需要「去热
爱自由，不是任意妄为，因为只有认
同那已指示给我们的『善』，我们的
自由才真正符合人性：一种与天主和
好的自由。」[14]

所以我想停下来考虑一下精神自由的
重要性。我并不是指这句话有时给人
模棱两可的含义，彷彿一个人可以随
心所欲，不受任何法律的限制。实际
上，每一个人的自由都受到自然职责
和所做承诺（家庭，职业，公民职责
等）的实质限制。然而，如果我们为
了爱而做一切，我们就都可以自由行
事：Dilige et quod vis fac .「爱
吧！想做什麽就做什麽。」[15]真正
的精神自由即是这种以爱行动的能力



和习惯性的态度，特别是在每一种情
况下，都要遵循天主所要求的。

「你爱我吗？」（若21:17）。基督
徒的生活，满怀主动积极和随时乐意
被差遣的精神，自由的回应我主的疑
问。因此，「把自由和自我降服对立
起来是错的，虽然，乍看上去两者好
像是对立的，因为自我降服其实是自
由的後果。当一个母亲为了爱她的孩
子，甘愿为他们牺牲时；她愈深爱孩
子，她的自由也愈多。她爱得愈深，
她的自由就结出愈多的果实。她的孩
子就能从母亲的自由中得到好处，这
完全是因为母亲的自我降服，所以自
我降服即是自由啊！」[16]

在这种情况下，我们可以理解为什麽
鼓励一个人的自由，并不等同於减少
对他的要求。我们越自由，我们就越
能爱。爱情是苛刻的：「凡事包容，
凡事相信，凡事盼望，凡事忍耐。」
（格前13：7）。反过来说，爱情的
增长意味著自由的增长、且越来越自



由。正如圣多玛斯·阿奎那写道
Quanto aliquis plus habet de
caritate, plus habet de libertate.：
「爱得越多，我们越自由。」[17]当
我们不想做某件事，或者觉得特别困
难时，但仍怀著精神的自由去行事，
那麽，如果我们是发自爱心而做那
事，不是因为喜欢去做，而正是因为
我们想要去做。「因为我深爱自由，
我们众人都该认识自己是天主的儿
女，渴望能够成全我们天父的圣意。
我们应该依据天主的期许去实践所有
事情，同时，心里要有一个最超越的
理由：『因为我想这麽做嘛！』」
[18]

6.喜乐也是精神自由的象徵。圣施礼
华说：「在人性的领域里，我想留给
你们：热爱自由和幽默感做为遗
产。」[19] 这两件事情看起来截然不
同，但实际上却紧密相连，因为我们
意识到：如果我们的心灵自由去爱，
则充满了喜悦，充满了幽默感，能加
深我们对世界的理解，超越纯自然



界，而使我们学习到把握住事物和情
境积极正向的一面，有时可说是有趣
的一面。正如教宗方济各所说，天主
「是喜悦的作者及创造者。圣神的喜
悦带给我们基督徒真正的自由。没有
喜悦，我们基督徒无法自由，只会成
为悲伤的奴隶。」[20]

这种喜悦要浸透我们整个的生命。天
主希望我们快乐。在对使徒们讲话
时，耶稣也在对我们说：「使我的喜
乐存在你们内，使你们的喜乐圆满无
缺。」（若15:11）。因此，我们甚
至能愉快地履行自己可能认为不愉快
的职责。正如圣施礼华告诉我们的，
「我们不应该认为：自己唯一可以快
乐去做的事情，就是我们所喜欢的事
情。」[21] 如果我们为了爱且怀著爱
心，可以快乐的—而非心不甘情不愿
的—去做我们觉得困难、不喜欢的事
情，那麽，我们就是自由的。在1963
年4月28日，当圣施礼华在讲道时，
谈到天主早在1931年之前就赐给他的
光亮：「主啊，祢让我明白：拥有十



字架就等於找到幸福、喜悦。此刻，
我比以往任何时候都更清楚明白地看
到：有了十字架，就是与基督认同；
成为基督，就是成为天主的子女。」
[22]

7.整个天主的圣律，以及天主对每个
人的意愿，都不是限制人自由的法
律。相反的，它是lex perfecta
libertatis「自由的完美法律」（参雅
1:25）。福音也是如此，因为所有这
一切可总结为爱的诫命—不仅是一种
需要爱的外在规律，而且也是赐给爱
力量的内在恩宠。Pondus meum
amor meus：圣奥斯定说，「我的重
量即是我的爱」，不仅仅是指我们有
时很难去爱的明显事实，而是因为我
们心中的爱引导我们向前迈进，去到
那里。[23] Eo feror, quocumque
feror.「爱带我到哪里，我便到哪
里。」[24]我们每个人都要思索这问
题：带我到各处的爱是什麽？



任何让天主之爱占据心中的人，都亲
身体验到：「自由和自我降服并不对
立，它们互相支撑。自由只可为爱的
缘故而放弃，再没有其他的原因。人
在自我奉献、自我降服那一刻，爱就
被自由所更新，而这更新正意味著永
远年轻、慷慨，可拥有更高的理想，
而作出更大的牺牲。」[25] 因此，服
从天主，不仅是一种自由的行为，更
是一种让我们自由、释放的行为。

耶稣告诉祂的门徒说：「我已有食物
吃，那是你们所不知道的…。我的食
物就是承行派遣我者的旨意，完成祂
的工程。」（若4：32-34）。对耶稣
来说，对天父的服从滋养了祂，给了
祂力量。所以对我们来说，也应如
此。圣若望保禄二世说，作为耶稣的
门徒，意思是「更依附著基督本身，
分享基督的生命与命运，分担祂对天
父旨意出自爱心与自由的服从。」
[26]



教宗本笃十六世更深入地探讨了自由
和自我付出之间的这种亲密关係：
「正是在祂非常顺服天父时，耶稣才
实现了祂自己以爱为动机、有意识作
决定的自由。谁比全能的那一位更自
由呢？但是，祂没有滥用自由、武断
的任意妄为，祂活著是为服务。这
样，祂的自由『充满』了内涵，否则
自由仍然是陷於可做或可不做的『空
话』。就像人的生命一样，自由从爱
中汲取意义…；因此，基督宗教的自
由与任意妄为恰恰相反；包括跟随基
督的自我奉献，甚至到祂十字架上的
牺牲。这似非而是的论点显示出：我
主在十字架上流露出祂自由的最高
点，也就是爱的巅峰。他们在加尔瓦
略山上对祂咆哮：『你若是天主子，
就从十字架上下来吧！』然而祂正以
留在绞刑架上，显示祂圣子的自由，
承行天父慈悲的旨意，直到最终。」
[27]

「上主，你引诱了我，我让我自己受
了你的引诱；你确实比我强，你战胜



了。」（耶20：7）。在先知耶肋米
亚的这个祈祷中，可感受到他宽阔的
心胸。把自己的召唤视为来自天主的
礼物（而不仅是一张义务的清单），
即使我们正在受苦，也是精神自由的
象徵。知道天主就是爱我们这个模
样，是多大的释放!而且祂先召唤了我
们，让我们被祂所爱。

8.精神自由也意味著不要让自己被那
些不真实的义务束缚住，比如生活中
的许多小细节，可依我们个人自由的
主动性，把它放在一边，或弹性的做
些改变。一如蔡浩伟主教二十年前写
给我们的信：「当然，我们有义务要
去采取一些行动，另外在某些情况
下，有些行动虽然我们没有特殊的义
务要去执行，但无论如何，在这两种
情况下，我们都必须设法自由和负责
任的履行天主至高的爱的诫命。因
此，在任何时候，我们都是自由的，
也是顺从的。」[28]



我们在主业团里需要始终保持信任和
自由的氛围，让我们能够坦然的跟相
关的人透露自己所担心的事情、澄清
不了解的事情，或者我们认为应该改
善的事情。反过来说，这种信任的氛
围也因我们的忠诚和耐心而得到滋
养，以宁静和幽默的方式接受人的限
度、烦人的情况…等等；这是身为好
子女的态度，儘管他们可能深信自己
是对的，但仍要行使自由，设法去保
护比自己的观点更重要的价值，例
如：团结一致、家庭和谐…等无价之
宝。相较之下，「当我们因观念不同
而与人分离，削弱我们之间的共融和
兄弟之间的团结时，就反映出我们未
依天主圣意而行事。」[29]

9.虽然有时候，某些情况会使我们受
苦，但天主经常利用这些折磨来让我
们更密切的与耶稣认同。正如我们在
希伯来书中所读到的：他「却由所受
的苦难，学习了服从，」（希5：8）
从而「给所有服从他的人，成了永远
救恩的根源。」（5：9）耶稣带给了



我们天主儿女的自由，接受了我们人
类共有的限度，而不放弃尽量努力去
克服它们，这也是精神自由的标誌和
源头。相较之下，在比喻中，大儿子
的态度是满悲惨的（参路15：
25-30）。他向父亲抱怨了那麽多一
直耿耿於怀的事情，而无法投入於家
庭的欢庆中。他的自由变得狭隘而自
私，令他不能爱，也不能理解「凡我
所有的，都是你的。」（路
15:31），儘管他住在家里，却不自
由，因为他的心在别处。

相对的，摩阿布女子卢德的故事多麽
美好，她的自由和自我付出植根於对
家庭深刻的归属感。多麽令人动容，
当婆婆鼓励她重新过自己的生活时，
我们看到这位妇女如何回应婆婆的坚
持：「请你别逼我离开你，而不跟你
去。你到那里去，我也到那里去；你
住在那里，我也住在那里；你的民
族，就是我的民族；你的天主，就是
我的天主；你死在那里，我也死在那
里。」（卢1：16-17）



当我们在默观圣母时，我们更加清楚
地看到她忠诚的自我奉献是如何在自
由中展现。「试想，天使加俾额尔向
圣母传述至高者的计划的那一刹那，
圣母提了一个问题，为使自己更明白
主要她做什麽，然後说：Fiat!『愿照
你的话，成就於我吧！』」（路1：
38）[30]

培育和管理自由的人

10.在我们的培育过程中，个人的神修
指导占有重要的地位。神修指导始终
该是在自由的氛围里进行，目标在於
栽培感觉到「像鸟一样自由」的人。
[31] 圣施礼华向那些接受兄弟姊妹个
人交谈的人指出：「神修导师的权威
不是权力。永远要试著给灵魂灌输伟
大的自由精神。思考一下我常常告诉
你们的：在我看来，『因为我想要』
似乎是最超然的原因。神修导师的角
色是去帮助灵魂想要去实现，『感觉
想要』去实现天主的旨意；不下命
令，但给建议。」[32] 在神修指导中



所给的建议，目的是要每个灵魂去赞
同支持圣神的行动，帮助每一个人以
个人的自由和责任感去接近天主，和
面对自己的职责。「在创造灵魂时，
天主不重複自己。每个人都是依他或
她的样子而造，所以我们必须依照天
主所做的，及祂领导他们的方式，对
待每一个人。」[33]

除了建议之外，通常还可以给一些温
柔亲切的鼓励，帮助他们领悟到：自
由的去努力、以爱活出忠诚是永远值
得的。偶尔在神修指导里，也会出现
一些明确的，但总是深情和精心的，
「命令式的劝告」，提醒人们履行义
务的责任。然而，这个劝告的力量并
不是出自於劝告本身，而是出自於所
涉及的责任。当我们相互信任的时
候，可以而且应该这样说，接受劝告
的那人会心存感激，因为他明白哥哥
或姊姊的刚毅和情感。

11.我们一生所接受的培训，不要轻视
其非要不可的要求，往往在很大的程



度上，它为我们开闢了新的视野。相
反的，如果我们只把自己侷限於要求
他人，和被他人要求上，那麽，我们
只能看到自己做不来的事情、缺陷和
有限性。我们可能忽略了最重要的事
情：天主对我们的爱。

在这方面，让我们回想一下圣施礼华
怎麽教导我们：「在主业团里，我们
是喜好自由的朋友，在内修生活里也
是一样。我们没有被特殊的计划或方
法綑绑…，即使在灵修生活中，也应
该有很多自己拟订的决心。」[34]因
此，在神修指导上的坦诚，为获得建
议，让我们自由地敞开心灵，也让我
们培养个人的主动性，也自由地让导
师知道自己所看到的可与基督更加密
切认同的内心奋鬥。

因此，在我们的培育中，当我们将同
样的精神传递给所有的人的同时，并
不产生单调的划一，而是合一。圣施
礼华利用一幅醒目的图像说明在主业
团中，「我们可以用许多不同的方



式，沿著这条大道前进：可留在路的
右边或左边，或弯弯曲曲的从一边走
到另一边，步行或骑马；有成千上万
的方法可在天主的大道上迈进。每个
人的良心，依据自己的实际情况，都
会迫使他们用这样或那样的方式前
进。唯一的关键就在於不离开大
道。」[35]主业团的精神，就像福音
一样，不但不强加於我们的存在中，
而且是赋予它生命，是颗注定要在每
个人的土地上成长的种子。

12.在我们的培育中，要防止过分的渴
求安全感或保护感，这也是重要的，
否则会抑制我们的灵魂和束缚我们。
「凡是与基督会晤过的人，不能禁锢
在自我的小天地里，这种闭塞多麽可
悲！他们应当开放，像一把打开的扇
子那样，向四面八方开放，向所有的
人灵开放。」[36] 因此，是多麽的重
要，在培育自己时，得活出：不害怕
犯错、不害怕失败、不害怕恶劣的环
境；以超然的观点，抱著审慎和决心
去参与我们自己的社会和职业环境。



热爱自由，因此，也显示在使徒工作
的自发性和主动性中，与各自特定的
使徒任务兼容。重要的是我们始终要
非常清楚地意识到：「超乎一切的使
徒工作，是我们个人的使徒工作。」
[37]主任也该如此鼓励使徒活动。
「我从未想过要把你们捆绑起来。相
反的，我试图确保你们以最大的自由
行事。在主业团精神提供的宽广範围
内，你的使徒活动必须要有主动性，
以便在每个地方、每个环境、每个时
代中，找到最适合於该环境的福传活
动。」[38]

13.另一个热爱自由的重要标记，可在
牧灵管理中发现：主业团由监督、他
的代表们，以及相应的议会的协助下
治理。让我们再次以感恩之情，默想
圣施礼华的这番话：「这种自由精神
的结果，即是主业团的培育和管理均
建基於信任之上…如果管理是基於不
信任的话，什麽事都办不成了。相反
的，依尊重来管理和培育灵魂，则果
实纍纍。信任在天主子女的灵魂中，



培养真正圣洁的自由，教导他们管控
自己的自由。培育和管理就是去
爱。」[39]

管理时要尊重每个灵魂，首先，要细
腻、谨慎的去尊重良知的隐私，而不
可把管理和神修指导混为一谈。其
次，这份尊重能使人把什麽是指示，
什麽仅是适当的规劝、忠告或建议区
分开来。最後，(不是因为放在最後，
而不重要，)是需要以对他人最高的信
任度来管理，使得领导人总是尽其可
能的考量到所有相关人员的意见。那
些负责管理的人乐於聆听别人的态
度，很美妙的呈现出主业团是一个家
庭的事实。

我们还有值得感激的经验，就是主业
团在涉及属於意见方面的範畴，好像
经营、政治、神学等，享有充分的自
由。「凡在不与信仰相关的问题上，
每个成员都能按照自己的意愿去思
考、行动，完全的自由，并负起个人
的责任。这个合乎逻辑和社会理论衍



生出来的多元化，不但不会为主业团
带来任何麻烦，反而是精神健全的标
誌。」[40]我们应该爱护和培养这种
多元化，儘管有时可能会发现这种多
样性令人难以接受。一个热爱自由的
人，会设法去看到别人在这些广泛的
领域里，所思考到、做到的积极且具
有吸引力的一面。

关於如何执行管理的方式，圣施礼华
建立制度，并始终强而有力的提醒我
们需要：同侪共治，这是充满主业团
生活中的自由精神的另一种表现形
式。「我已经在各种各样的情况下提
醒你们了，只要我活著，我就会不断
的重複这个事实，我要求在主业团中
各个阶层的管理者都实行同侪共治，
这样就不会有人陷入暴君专制。这是
审慎的表现，因为在同侪共治下，事
项更容易研究，错误得到更好的纠
正，使得已经顺利进行的使徒工作，
获得更有效力的改善。」[41]



同侪共治不仅是(或主要是)作出决定
的方法或系统；是的，但超乎一切
的，它是一种精神，根植於我们深信
所有的人都能够、并需要从他人那里
获得真知灼见、讯息…等，这将有助
於我们的改进，甚至改变我们的观
点。同时，这使我们更加尊重、更积
极的培育他人的自由，使他们能够毫
无困难地表达自己的观点。

尊重和捍卫使徒工作的自由

14.我们的使徒工作始於真诚的渴望帮
助别人找到基督，或与祂紧密亲近。
「我们对待灵魂的态度，可以从宗徒
保禄这句近於欢呼中的话来总结：
caritas mea cum omnibus vobis in
Christo Iesu!！「愿我的爱在基督耶
稣内与你们众人同在！」（格前
16:24）藉著爱德，你将成为世上和
平与喜乐的播种者；爱护、捍卫所有
灵魂的个人自由，为基督所尊敬并为
我们争取的自由（参迦4:31）。[42]



我们首先要以爱的自由去爱那些属於
我们正在努力帮助的人能更接近我
主。圣施礼华邀请我们藉著自己的见
證和言语，进行友谊和信任的使徒工
作。「在我们的使徒活动中，更好说
是：主要在我们的使徒活动中，我们
不希望有丝毫受威胁的阴影。天主希
望得到自由的服务，因此，不尊重
『良心自由』的使徒工作，也是不正
直的。」[43]

真正的友谊需要坦诚的情谊，才能真
正保护存在朋友之间的相互自由和亲
密。因为，就像我写的：「我们并非
在『做使徒工作』，我们就是使徒
嘛！[44]友谊本身就是使徒工作，友
谊本身就是我们付出和接受光明的对
话。在友谊中，当为彼此开闢新的视
野，计划就打造出来了。在友谊中，
我们在好事中欢乐，在困难中互相支
持。我们在一起很开心，因为天主要
我们快乐。



15.如你所知，「争取新血」的原义是
个积极的现实，无非是传播福音的传
教活动。[45]这就是圣施礼华一向对
这个术语的理解，而非近代诠释的消
极意义。我们仍然需要记住，不管我
们是否愿意，有些字句会与原义不
同，而有新的含义。因此，仔细考虑
到使用这个术语时，在上下文里是否
合适，因为有时你想要说的，并不是
你的听众所理解的。

当我们向某人提出天主可能在召唤他
加入主业团时，如果可能的话，要更
加清楚地表明出来，我们对个人自由
的尊重和捍卫。我们在这里所指的，
是那人有向任何人寻求意见的自由，
而最重要的，是他以充分的自由去分
辨自己可能的圣召，以及随之而来的
决定。在评论福音中这句铿锵有力
compelle intrare（勉强人进来）的
话时，圣施礼华针对这比喻（路
14:23）写道：「我们精神的主要特
徵即是尊重每个人的个人自由。因
此，在争取新血时，不是硬去推人一



把，而是用大量的光明和教义去『勉
强人进来』。这是你们祈祷和工作的
精神激励、教义的真实见證。这即是
你们所提供的一切牺牲。因为你们是
天主的儿女，所以你们嘴上带著的微
笑：父子孝爱之情使人充满宁静的幸
福（即使你的生活中不会缺少挫
折），别人会看到、也会羡慕。再加
上你的风格和魅力，你就具备了『勉
强人进来』的条件。」[46] 这是如何
的清晰，那麽，主业团应该始终在自
由的气氛中成长，以决心和单纯呈现
出亲近天主的耀眼华丽。

16. Veritas liberabit vos.「真理必会
使你们获得自由。」（若8:32）。在
无数的世纪中，所有相继而来的解放
承诺，都是真实的，在某种程度上，
它们都受到关於天主和人类真理的滋
养。这真理是那一位：耶稣─道路、
真理和生命（参若14：6）。「即使
在二千年後的今天，我们依然明白，
基督还是给人带来基於真理的自由
者，祂使人从一切剥夺、削弱并从根



本上，即人灵、人心及良知所断开的
自由中，释放出来。」[47]

天主赐给我们永远的自由；这不是一
个临时的礼物，只能用在这现世上的
生活中。自由如同爱情，「永存不
朽，」(格前13：8）仍在天上延续。
我们去天堂之路乃是天主子女的光荣
自由之路。（罗8:21）。在天堂，我
们的自由不但不会消逝，反而因拥抱
天主的爱而满盈。「在天堂，大爱正
在等候你，没有背叛、没有欺骗。爱
的圆满、美的圆满，以及伟大和知识
的圆满…令人永不厌倦：儘管令人满
足，你仍渴求更多。」[48]如果我们
是忠诚的，凭著天主的慈悲，在天堂
里我们将完全自由，充满爱情。

你的父亲全心全意地祝福你们！

康仁

[1]圣施礼华，1954年5月31日书信，
22。



[2]教宗方济各，宗徒劝谕福音的喜
乐，2013年11月24日，170。

[3]圣施礼华，1965年10月24日书
信，3。

[4]本笃十六世，通谕在希望中得救，
2007年11月30日，24。

[5]同上。

[6]圣施礼华，基督刚经过，129。

[7]天主之友，25。

[8]圣施礼华，十字苦路，第十处。

[9]圣施礼华，天主之友，26。

[10]同上。

[11]参圣奥斯定，忏悔录，III, 6,
11。

[12]圣施礼华，天主之友，27。



[13] 教宗方济各，讲道，2014年8月
15日。

[14]本笃十六世，通谕在真理中实践
爱德，2009年6月29日，68。

[15]圣奥古斯丁，In Epist. Ioan. ad
Parthos, VII, 8。

[16]圣施礼华，天主之友，30。

[17]圣多玛斯， In III Sent., d. 29, q.
un., a. 8, qla. 3 s.c. 1。

[18]圣施礼华，基督刚经过，17。

[19]圣施礼华，1954年5月31日书
信，22。

[20] 教宗方济各，讲道，2013年5月
31日。

[21] 圣施礼华，1947年12月29日，
书信，106。



[22]圣施礼华，默想笔记，1963年4
月28日。

[23]参圣奥斯定，忏悔录，XIII, 9,
10。

[24]同上。

[25]圣施礼华，天主之友，31。

[26]圣若望保禄二世，通谕真理的光
辉，1993年8月6日，19。

[27] 本笃十六世，三钟经讲道，2007
年7月1日。

[28] 蔡浩伟，牧函，1997年2月14
日，15。

[29]圣施礼华，基督刚经过，17。

[30]圣施礼华，天主之友，25。

[31]圣施礼华，书信，1951年9月14
日，38。



[32]圣施礼华，书信，1956年8月8
日，38。

[33]同上。

[34] 圣施礼华，书信，1957年9月29
日，70。

[35]圣施礼华，书信，1945年2月2
日，19。

[36]圣施礼华，犁痕，193。

[37]圣施礼华，书信，1939年10月2
日，10。

[38]圣施礼华，书信，1942年10月
24日，46。

[39]圣施礼华，书信，1945年5月6
日，39。

[40]圣施礼华，与施礼华蒙席会谈，
98。



[41]圣施礼华，书信，1951年12月
24日，5。

[42]圣施礼华，书信，1933年7月16
日，3。

[43]圣施礼华，书信，1932年1月9
日，66。

[44]牧函，2017年2月14日，9。

[45]参信理部，某些福传方面的教义
註释，2007年12月3日，12和49。

[46]圣施礼华，书信，1942年10月
24日，9。

[47]圣若望保禄二世，通谕人类救
主，1979年3月4日，12。

[48]圣施礼华，鍊炉，995。



pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/

zhs/article/jian-du-de-
xin-2018nian-1yue-9ri/ (2026年2月5日)

https://opusdei.org/zhs/article/jian-du-de-xin-2018nian-1yue-9ri/
https://opusdei.org/zhs/article/jian-du-de-xin-2018nian-1yue-9ri/
https://opusdei.org/zhs/article/jian-du-de-xin-2018nian-1yue-9ri/

	监督的牧函（2018年1月9日）：自由

