
opusdei.org

基於德行上的个性

这一系列的新文章是有关如何
塑造坚强的基督徒人格。「德
行强化我们的个性，使其稳定
祥和，让我们超越自我。」

2019年7月25日

「正在耶稣出来行路时，跑来了一个
人，跪在他面前，问他说：『善师，
为承受永生，我该作什麽？』」[1]
作为我主的门徒，我们和宗徒一同见
證了这一幕，也许会惊讶於祂的回
答，耶稣对他说：「你为什麽称我
善？除了天主一个外，没有谁是善



的。」[2] 耶稣没有直接回答他。以
柔和的神圣的教育方式，祂想导引那
年轻人认识到自己所渴望的最深层意
义：「耶稣向少年显示他所提出来的
问题，实在是个宗教问题，他所说的
善，吸引人、约束人、以天主为根
据、就是天主，唯有祂堪当被人『全
心、全灵、全意』爱慕。」[3]

进入永生

我主马上回到那个年轻人大胆的问
题：「我必须做什麽？」祂答说：
「如果你愿意进入生命，就该遵守诫
命。」[4] 福音把这个年轻人描绘成
严守犹太法律的人，他可能会对这个
答覆感到满意。师傅指出他从小就遵
守的诫命，坚定了他的信念。[5] 但
是他想要这位用权威方式教导的新师
傅讲得更清楚。他正确地猜到基督可
以为他打开做梦也想不到的视野。
「什麽诫命？」[6] 他问道，耶稣提
醒他与我们邻人的责任：「不可杀
人，不可奸淫，不可偷盗，不可作假



见證；应孝敬父母；应爱你的近人，
如爱你自己。」[7] 这些是属於「第
二块石板」的诫命，「藉保护人的许
多善而维护天主的肖像－人的善。」
[8] 正如圣奥古思定所说，自由的开
端，是没有罪恶的自由。[9]换句话
说，这些是爱情路径上的第一阶段，
但还不是一个成熟、充分发展的爱
情。

我还缺少什麽？

那少年人知道这些事，并照著行。但
他的心想要的还不止这些。他肯定还
能做些什麽。耶稣「定睛看他，就喜
爱他。」[10] 我主向他提出一个生命
的挑战：「你还缺少一样：你去，变
卖你所有的一切，施捨给穷人，你必
有宝藏在天上，然後来，跟随我！」
[11] 基督已经把这个人直截了当的放
在他自己的良心、他的自由、他想变
得更好的愿望面前。我们不知道他在
多大程度上理解了师傅的要求，但从
他自己的问题，「我还缺少什麽？」



来看，他似乎在期待另外「可行的
事」。他的心性是很好的，儘管他可
能仍不明白有必要内化天主诫命的意
义。

天主呼唤我们的生命问题，不单单只
是做好事，而是「做个好人」的问
题，做个有品德的人。正如圣施礼华
所说，仅仅做个「还好的人」[12] 是
不够的；相反的，我们必须努力成为
好人，与耶稣为我们打开的海阔天空
契合一致：「善的只有一个。」[13]

成熟的基督徒意味著能掌控我们自己
的生活，在天主面前「扪心自问」，
我们还缺少什麽。我们被激励著离开
仅「遵行」律法的舒适地带，发现跟
随耶稣才是真正重要的，儘管我们自
己也有犯错。之後，我们才让祂的教
导去改变我们的思考方式和感受。我
们会体验到自己从前是狭小的，萎缩
的心，现在却因天主所赐给我们的自
由而扩大：「我必奔赴你诫命的路
程，因为你舒展了我的心灵。」[14]



道德培育的挑战

这位年轻人万万没想到，「他所缺少
的」正是把自己的生命置於天主的脚
下，且为他人服务，从而丢弃他作为
「完人」的安全感。他难过地走了，
就像所有喜欢依照自己的方式行事的
人一样，不愿让天主来领导他、唤醒
他。天主呼唤了我们与祂的自由同
住：「基督解救了我们，是为使我们
获得自由。」hac libertate nos
Christus liberavit. [15] 其实，在我
们的心灵深处，若少於此，则无法得
到满足。

要成熟，意味著要学习依照崇高的理
想生活。这不光是知道一套诫律，或
是对我们行为的後果有更清晰的认
知。决定做「好人」，或「圣人」，
意思是自己要去认同基督，去发现祂
赐予我们的生活方式的缘由。因此，
要求我们理解道德规範的意义，这些
道德规範教导我们应该渴求什麽，如
何度一个真正充实的生活。这只有当



我们用基督徒德行丰富我们的生存方
式时，才有可能。

品格的支柱

道德知识不是一种抽象的论述，也非
一种技巧。我们如要培育道德的良
知，需要加强以德行为支柱的个性。
德行强化我们的个性，使其稳定祥
和，让我们超越自我，超越自我中
心，把注意力集中在天主和他人身
上。具有美德的人是「泰然自若」
的，在面对所有的事情时，都有正确
的尺度、正直、沉著和均衡。相反
的，那些缺乏美德的人会发现，自己
很难承担重大的计画，也很难实现崇
高的理想。他们永远是即兴发挥，忽
进忽退，最後变得不可信靠，甚至对
他们本身也是如此。

培养美德能扩展我们的自由。德行与
适应环境，或打破常规并无关连。但
我们可以确定的是，一个单独的行为
不足以养成积极的行为，或使习惯根
深蒂固，而形塑我们的存活方式，让



我们能轻易做好事。习惯是通过重複
的行动养成的：我们藉著做好人变得
善良。举个例子，如果你下定决心，
在预定的时间开始念书，你就会一次
再一次地付诸行动，这样，接下来的
努力就会花较少的精力。但是我们需
要努力的坚持，去培养这份念书的习
惯，否则就功亏一篑了。

更新我们的精神

美德，无论是人性的还是超性的，都
指引我们走向善，走向实现我们内心
最深处的渴望。帮助我们达到真正的
幸福，与天主合一。「永生就是：认
识祢，唯一的真天主，和祢所派遣来
的耶稣基督。」[16] 德行使我们更容
易按照道德诫律行事，因而这些诫律
不再被视为必要遵守的规则，而是通
向基督徒完美的途径，在以真福为标
誌的生活中与基督认同。真福八端，
基督的肖像，「是指生活中一些基本
态度及心情，」[17] 引导我们进入永
生。



在基督徒生命中的成长之路就在我们
面前展开，如同圣保禄劝勉我们的：
「你们应以更新的心思变化自己，为
使你们能辨别什麽是天主的旨意，什
麽是善事，什麽是悦乐天主的事，什
麽是成全的事。」[18] 圣宠改变了我
们判断事件的方式，提供了我们行为
的新标準。我们逐渐学会调整自己看
待事物的方式，使之符合天主的旨
意，因而也体现在道德律法中。然後
我们开始热爱道德的善，一种神圣的
生活，品味「什麽是善事，什麽是悦
乐天主的事，什麽是成全的事。」
[19] 在道德和情感生活中，我们成为
成熟的基督徒，这帮助我们全然欣赏
真正高贵、真实、公正和美丽的事
物，并拒绝冒犯天主儿女尊严的罪
恶。

正如圣施礼华所说，这条路通向锻造
一个「有健全判断力的人。」[20] 但
是这种健全判断力的特徵是什麽呢？
他在其他地方提及「需要成熟、坚定
的信念、足够的教义知识、优雅的精



神和受过训练的意志。」[21] 这是一
种多麽完美的基督徒个性啊！我们需
要成熟度方能做出具有内心自由的决
定，并对其负责。以同样坚定和确切
的「信念」，基於对基督宗教教理的
深刻瞭解，通过培育课程或谈话、阅
读好书、反思，特别是通过他人的好
榜样而获得，因为「我们生命中真正
的星星，是那些善度一生的人。」
[22] ，与此同时，「优雅的精神」，
表现在对人的和善，和「受过训练的
意志」，导致德性的生活。所以，一
个「有健全判断力的人」，在每种情
况中一定会问：「天主要求我甚
麽？」他或她会向圣神祈求光照，求
助於自己已吸收的原则，向那些能提
供协助的人寻求建议，并采取相应的
行动。

爱的果实

因此，道德行为，具体地说，就是在
出於爱德的推动下，依诫律生活，爱
激励我们去寻求和培养道德的善。这



种爱不仅仅是本质波动起伏和稍纵即
逝的感觉，不取决於我们的情绪，也
不取决於我们在特定情况下喜欢什
麽，或宁愿做什麽。更确切地说，爱
和被爱意味著付出自己，以一种自我
奉献为基础，建立在我们被天主所爱
的意识之上，值得把自身的自由押注
於其上的崇高理想：「人在自我奉
献、自我臣服的那一刻，爱就被自由
所更新，而这更新正意味永远年轻、
慷慨，可拥有更高的理想，而作出更
大的牺牲。」[23]

因此，基督徒的完美不限於去完成一
套规则，也不限於追求孤立的目标，
如自我控制或效率。而是把我们的自
由拱手呈献给我主，以祂的恩宠回应
祂的邀请：「然後来，跟随我！」
[24] [按照圣神的引导生活，[25] 在
爱德的推动下，怀著服务他人的愿
望。然後我们逐渐明白，天主的律法
才是将这种自由选择的爱付诸实践特
有的途径。这并非是个守规则与否的
问题，关键在於紧随耶稣，分享祂的



生命和命运，因爱而顺服祂天父的旨
意。

避免「完美主义」

加强德性而使成熟增长的决心，与自
恋狂追求的完美相去甚远。我们为爱
我们的天父而奋战，是凝视著祂，而
非自己。因此，万一我们错误地将内
心的挣扎集中在讲求效率或结果，那
麽，我们必须拒绝任何可能出现的
「完美主义」倾向。儘管这种心态在
某些职场中很常见，但它破坏了基督
徒的道德生活。圣德首先在於爱天
主。

我们从自己和他人身上体验到，成熟
使得对正直行为的渴望，和实在的局
限性成为相互融洽协调的。我们有时
可能想把圣保禄的话变成自己的：
「我不明白我作的是什麽：我所愿意
的，我偏不作；我所憎恨的，我反而
去作。我这个人真不幸呀！谁能救我
脱离这该死的肉身呢？」[26] 然而，
我们并不会失去平安，因为天主告诉



我们，就像祂告诉保禄宗徒一样：
「有我的恩宠为你够了。」[27] 我们
的感激和希望变得更强，因为天主考
虑到我们的局限，只要局限能激励我
们改变自己的生活，向祂求助。

在这点上，基督徒在耶稣对那个年轻
人的第一个回答中，也可找到坚定的
参考点：「善的只有一个。」[28] 天
主子女的生命是根植在祂的良善上。
祂赐给我们力量，引导我们一生走向
真正有价值的事物，去理解什麽是好
的，并热爱它，让自己堪当得起祂所
交託给我们的使命。

J.M. Barrio ‒ R. Valdés

[1] 谷 10:17

[2] 谷 10:18



[3] 圣若望保禄二世，通谕《真理的
光辉》1993年8月6日，9. 参谷22:37

[4] 玛19:17

[5] 参谷10:20

[6] 玛19:18

[7] 玛19:18-19

[8] 《真理的光辉》13

[9] 参 Ioannis Evangelium
Tractatus, 41,9 -10 (引用於《真理的
光辉》13)

[10] 谷10:21

[11] 同上

[12] 参《道路》337

[13] 玛19:17

[14] 咏118(119):32



[15] 迦5:1

[16] 若17:3

[17] 《真理的光辉》16

[18] 罗12:2

[19] 同上

[20] 《道路》33

[21] 《与施礼华蒙席会谈》93

[22] 本笃十六世《在希望中得救》
2007年11月30日，49

[23] 《天主之友》31

[24] 谷10:21

[25] 参迦5:16

[26] 罗7:15-24

[27] 格後12:9



[28] 玛19:17

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/
zhs/article/ji-yu-de-xing-shang-de-ge-

xing/ (2026年2月5日)

https://opusdei.org/zhs/article/ji-yu-de-xing-shang-de-ge-xing/
https://opusdei.org/zhs/article/ji-yu-de-xing-shang-de-ge-xing/
https://opusdei.org/zhs/article/ji-yu-de-xing-shang-de-ge-xing/

	基於德行上的个性

