
opusdei.org

更新的信实

圣若瑟庆节向我们彰显了忠诚
生活的美好。「圣若瑟是一个
忠诚正直的人，因为爱充满了
他的灵魂，使他热爱因天主眷
顾而为他指明的道路。」

2019年3月11日

圣若瑟是一个忠诚正直的人vir fidelis
et iustus，因为爱充满了他的灵魂，
使他热爱因天主眷顾而为他指明的道
路。「若瑟毫无保留地信赖天主的眷
佑，然而也时时反省事态的发展变
化，从而力求对天主的工程，取得一



定程度的理解。天主的工程就是智
慧。所以他逐渐悟出一个真理——超
性计划，往往相左人的计划。」[1]
圣若瑟必须在圣言的整个人性生命
中，反覆更新他的信实：在天使向玛
利亚报喜之後、在白冷的人口普查期
间、在逃往埃及的途中，以及在耶路
撒冷失去孩子，然後在圣殿中找到祂
之後。他以明智、灵敏和快乐的顺
服，履行了天主对他的要求。

忠诚是一种美德，必须在一生中不断
更新。结了婚的人每天都更新他们的
爱情——尤其是在结婚纪念日——因
此他们净化爱情，使之不断增长。跟
随基督对我们生命道路的呼唤，我们
也要更新自己为爱做出奉献的决定。
当我们首次对天主的召唤说「是」的
时候，我们并不知道天主要求我们做
的一切，但我们已经渴望完全、永远
地奉献自己。

战胜时间的力量



「你既在少许事上忠信，我必委派你
管理许多大事：进入你主人的福乐
罢！」[2] 塔冷通的比喻目的在强调
小事的重要之後，把上主的喜悦与信
实连在一起。忠信使我们从最小的到
最大的，从世上所交托我们的，直到
永恒的荣耀。忠诚在於履行我们的诺
言。因此，是跟真实和可信赖联繫在
一起；诚信的人，言行一致。可是，
那能打开天国之门的信实却更为深
远：包括了一个人的一生。这种美
德，从一个人的爽直和透明的身份，
及他与天主和其他人的关係中随著时
间的轨迹，不證自明。

因此，忠诚有动态的一面。人生是多
变的，而忠诚可以说是一种战胜时间
的力量，不是透过僵化死板或惰性，
而是以一种创新的方式。将每天的新
情境融入我们最初的承诺，从而带给
我们生活的连续性、安全感和成果，
并进入天堂的幸福。「忠诚是完美的
爱」[3] 是真的，并救赎时间。(参弗
5:16)



圣经显示出无条件的信实，及每个人
是如何受召去回应天主的信实。与天
主的盟约，与基督的信实，是人性忠
诚的基础和典範。所有真正的信实都
与天主的信实首先相连，因而我对天
主与对别人的信实是密不可分的。

天主对每个人都有一个计画，即使当
事人并不知道。天主会奖赏每个对自
己的召唤和使命忠诚的人，使他成为
一个由恩宠重建的新受造物。「胜利
的，我要赐给他隐藏的『玛纳』，也
要赐给他一块刻有新名号的白石，除
领受的人外，谁也不认得这名号。」
[4] 在比赛中给胜利者一块白石；法
庭上用一块白石免除被告的罪；一块
有记号的石头被用作私人宴会的入场
券。我的信实必使我成为得胜者，又
蒙恩宠的洁净，得以进入天国的筵
席：「被召赴羔羊婚宴的人，是有福
的！」[5] 我忠诚的目的是想分享天
主自己的生命，及在祂的国里丰盛完
满的爱情。



天主是信实的

旧约强调天主的信实，称祂为emet
& hesed，真实且慈悲。祂的慈悲大
过诸天，祂的信实从地极到天际。[6]
信实与天主的启示关连。当天主在启
示祂的名字时，也同时启示了祂永恒
不变的忠诚，过去如何，将来也复如
此。在过去是如此，因为祂是我们先
祖的天主，在未来也是如此，因为祂
永远与我们同在。[7] 「天主启示祂
的名字是『我是』，显示祂是一个时
常临在的天主，在祂的子民身旁拯救
他们。」[8]

天主总是在当下承守祂的应许。[9]
因此，意识到祂存在的重要性，这是
我们在内心生活中学到的第一课。念
简短的短诵，或凝视一下圣母的图
像，是提醒我们那位创造我们、维持
我们存在、用父爱看待我们、用特殊
召唤选择了我们的「那一位」的具体
方式。天主的信实是祂大爱的硕果，
也就是祂跟本的存在：「天主，『祂



是自有者』，向以色列人流露是『慈
悲宽仁的天主，富於慈爱忠诚』(出
34:6)。这两个名词以综合的形式表达
了上主圣名的丰盈。[10] 当我们忠心
时，我们就更相似我们的天主，祂是
爱，是永远信实的。「天主会给一切
承行祂圣意者的圣善生活，加上一重
冀望不到的界度，加上一重赋予一切
事物意义的重要界度——即天主性的
界度。我们可以这样说，天主给若瑟
谦逊圣德的生活，加上了童贞圣母玛
利亚的生命，加上了我主耶稣的生
命。天主绝不会让祂的宽宏大量，落
於人後。」[11]

我们的信实以天主的信实为基础

身为基督徒，我们坚定地坦承我们的
希望，因为应许的那位是忠信的，
[12] 并且已召唤了我们。「那召你们
的是忠信的，他必实行。」[13] 圣保
禄毫不犹豫地将神圣的信实应用於耶
稣基督: 「主是忠信的，他必坚固你
们，保护你们免於凶恶。」[14] 我们



宣称「耶稣基督昨天、今天、直到永
远，常是一样。」Iesus Christus
heri et hodie idem, et in saecula. 
[15]

我们的生活并不总是轻松愉悦的，也
非一帆风顺的。天主把受苦视为信实
的一部分。圣伯多禄教导我们：「凡
照天主旨意受苦的人，也要把自己的
灵魂託付给忠信的造物主，专务行
善。[16] 我们被标上原罪的後果。我
们的忠诚是特别建立在接受自己的过
失并请求宽恕的基础上。「但若我们
明认我们的罪过，天主既是忠信正义
的，必赦免我们的罪过，并洗净我们
的各种不义。」[17] 要忠诚，我们必
须承认我们个人的过错，因为我们的
心需要净化。如果我们不像在弥撒圣
祭中，从认错开始，我们将无法接近
我主。

我们的信实是回应天主的呼唤，天主
是信实的，祂把圣神赐给我们，为使
我们肖似天主。圣保禄恰当地表达了



我们生活中的圣召意义是如何从天主
的信实中发展出来的: 「天主是忠信
的，因为你们原是由他所召，为同他
的圣子，我们的主耶稣基督，合而为
一。」[18] 失望永远不来自天主。只
有祂才值得绝对的爱，因为祂的爱超
越死亡。

天主是美善的

要真正的忠诚，包括在困难的情况
下，我们必须真正了解天主是无限美
善的。这奇妙的事实是在祈祷、圣事
和从别人身上发现的。恩宠是绝对至
高无上的，是慈悲天主的礼物，一切
真诚的忠信都该如此：「我们应该
爱，因为天主先爱了我们。」nos
diligimus, quoniam ipse prior
dilexit nos [19] 天主，至慈爱之父，
爱我们，差遣祂的独生子耶稣给我
们。「天主竟这样爱了世界，甚至赐
下了自己的独生子，使凡信他的人不
至丧亡，反而获得永生。」[20]



信实建立在天主爱的基础上，是爱的
完美。「我们年轻时，凭著天主的恩
宠，全心全意献给祂的爱，不是能随
著时间的流逝收回来的。忠信是爱的
完美：在一个为奉献给天主的灵魂的
生命中，总能发现，在任何形式的失
意背後，潜伏著腐败和不洁的根源。
完整和全然的，总是喜悦和无条件
的。」[21]

我主说圣神要世人深信「罪恶，因为
他们没有信从我。[22] 我们可以理解
这不仅是指不信耶稣是真天主和真人
的事实，也指不完全信赖祂爱我们，
是「罪」。也许我们还无法把圣保禄
这有些神秘意味的话完全融入我们生
活中：「我现今在肉身内生活，是生
活在对天主子的信仰内；他爱了我，
且为我捨弃了自己。」[23] 让我们问
自己：「我现在肉身内的生活，是生
活在爱了我、且为我捨弃了自己的天
主子的信仰内吗？」

相信天主的爱



我们因著天主的恩赐而信，所以知道
天主就是爱。这爱已在耶稣的大爱中
全然彰显，祂为我们每一个人而死，
在圣体圣事中把自己赐给我们，永远
作为我们的朋友和兄长陪伴著我们。
因此，我们可以与圣施礼华一起真的
说出圣保禄的那三个字：omnia in
bonum! 我们想爱天主，对那些爱祂
的人而言，所有的事情都是为了美善
而发生的，儘管我们不能总是明白其
前因後果。相信天主的爱是这麽基
本，所以圣若望总结了宗徒们对基督
的经历：「我们认识了，且相信了天
主对我们所怀的爱。」[24]

「因此，基督徒的信德就是信靠这圆
满之爱及其强大的力量，相信这爱能
够转化世界，推进世界的历史。」
[25] 耶稣向我们显现这爱的面貌，在
祂为我们及我们的得救所作的自我奉
献里。教宗方济各在谈到圣伯多禄时
指出，也许魔鬼最大的诱惑是暗示
他，「你不堪做耶稣的朋友，因为你
背叛了耶稣。」但我主是信实的。教



宗补充说，「友谊具有这种力量：一
个很忠诚的朋友，藉由他的忠诚使另
一个也许并非如此的人更忠诚。就耶
稣而言，祂比任何人都更有力量使祂
的朋友们忠诚。」[26]

圣施礼华将天主之爱与神圣父子情谊
的深邃意识结合在一起：「在所有困
难之中，它会带给你多大的信心、安
宁和乐观，让你意识到，自己是一位
无所不知、无所不能的父亲的孩
子。」[27] 然而，儘管我们知道这一
点，我们经常还是会生气、担心困
难、失败和局限，担心挫折和误解。
照人性的说法，这是自然的，但是表
明我们还不能完全相信天主是无时无
刻都在我们身边，怀著无限的爱，祂
知道一切，也能做一切。祂是我「内
心的密友」[28] ，祂在我心中，比我
在自己心中更真实。

「『义人凭信德而生活。』 後来，这
句话成为圣保禄默想的主题，也完全
名副其实地可用於圣若瑟身上。若瑟



之承行天主圣意，绝不是做一日和尚
撞一天钟，绝不敷衍塞责，马虎了
事。他总是积极主动，全心全意地去
做。对若瑟而言，每个守法的犹太人
所遵行的法律，不只是一部法典，一
纸冷酷的清规戒律，而是生活天主意
志的生动表现。所以当天主出其不
意，向他召唤时，他完全明白应当怎
样领悟从命。」[29]

如果我们发现自己过於烦乱，意味著
我们仍然在某种程度上，把大家都渴
望的安全感与和平,抓在自我手上，比
如：对我们顺利的事、健康的身体、
有个适合我们的工作、被他人看得
起……甚至在使徒工作上的努力。那
麽，我们把基督放在哪里？我们仍然
怀有只有圣神才能「劝服」我们的
「罪过」，然後藉著祂完美的爱德来
医治我们，这样我们才能百分之百信
靠天主的爱。

圣奥思丁评论我主在若望福音中的
话，说天主将把我们需要的爱放在我



们内里：「耶稣说:『祂(圣神)将使世
人信服，』好像在说，『祂将把爱德
倾注你们心中。』」[30] 爱的圆满就
是圣德，这是我们只有在天国才能满
全的。以圣神的恩宠和我们慷慨的回
应，在此时此地，在今生，我们可以
藉著有爱德行为的信德中成长得越来
越多。为了实现这种成长，我们必须
把我们所有的安全感都锚定在天主之
爱中。

靠爱德的力量

对基督之爱的信德引领我们在至圣圣
三中获得爱的安息。没有任何比被这
位天主所爱更能打动我们去爱了，祂
渴望孕育我们在祂三位一体大爱的暖
流中。我们以爱天主的尺度，以天主
爱我们每个人的信德，去爱别人，在
他们身上看到为天主所爱的人。是爱
德给予行动生命和力量；若没有爱
德，为他人利益而行的善事仅是利他
主义，甚至是隐藏的自私。「我若把
我所有的财产全施捨了，我若捨身投



火被焚；但我若没有爱，为我毫无益
处。爱是含忍的，爱是慈祥的，爱不
嫉妒，不誇张，不自大，不作无礼的
事，不求己益，不动怒，不图谋恶
事，不以不义为乐，却与真理同乐：
凡事包容，凡事相信，凡事盼望，凡
事忍耐。」[31]

我们怎样才能得到这种爱德呢?「除了
从十字架上外，是不可能去爱所有的
人。我们要爱所有的灵魂；不拒绝任
何人。」[32] 只有从十字架上我们才
能爱所有男女。要做到这点，要靠十
字架带领我们忘记自我，唯有透过爱
天主，且知我们是被天主所爱的。
「我给你们一条新命令：你们该彼此
相爱；如同我爱了你们，你们也该照
样彼此相爱。如果你们之间彼此相亲
相爱，世人因此就可认出你们是我的
门徒。」[33]

当我们对喜乐和信心的人性理由褪色
後，对天主之爱的信心就变得坚定，
这种爱只有用信心的眼睛才能感受得



到：「人性尊严之所以伟大，是因为
我们谦逊地体认到圣宠使我们成为天
主子女的事实。救赎我们，给我们生
命的，并非来自我们的力量，而是天
主的恩宠，这个真理永远不能遗忘，
否则我们生命的『天主化』将会本末
倒置，而变得武断自大。迟早有一
日，当我们灵魂得面对自己的软弱和
卑贱时，会造成神修生活的崩溃。」
[34]

幸福

我们的爱建立在我们对天主之爱的信
心上。我们的自由融入於我们的忠
诚，因为没有爱就没有真正的恒毅。
唯有爱才能产生忠信：「爱上天主，
那麽，你就不会离开祂了。」[35] 伴
随著忠诚而来的是喜悦和幸福，包括
我们经历身体或精神痛苦的时刻。相
信天主的爱，「一个天主的孩子，靠
信仰生活的基督徒，可能遭受到痛苦
和哭泣，可能有悲伤的理由，但绝不
会忧愁。」[36]



第一个「封圣」的是那个「好贼」。
我主在十字架上说了几句话，在十字
架上祂爱了全世界，祂为拯救所有接
受恩宠的人献出自己的生命，教导我
们忠诚和幸福是密不可分的。忠诚就
是永远与耶稣同在，永不离开祂。在
天国，我们将体验到自己被「神化」
的伟大奥秘，我们将在「圣子」中更
圆满的成为子女。我主告诉那个善良
的贼，「我实在告诉你：今天你就要
与我一同在乐园里。」[37] 就在那一
天，他将和耶稣在乐园里。「乐园」
一词起源于波斯语，意为花园或公
园，满溢著幸福感。这就是为什麽创
世纪中提到伊甸「园」。[38] 当耶稣
告诉好贼他将在乐园，也就是一种幸
福在等待著他的说法。

「同圣若瑟一起，基督徒学会怎样从
属天主，怎样善尽人间职守，藉以圣
化世界。跟圣若瑟结识，便会找到耶
稣。跟圣若瑟谈心，便会找到玛利亚
——她总在纳匝肋工作坊里，在她的
周围遍撒平安。」[39]



Guillaume Derville

[1]圣施礼华《基督刚经过》42

[2]玛25:21

[3]圣施礼华，书信，1931年3月24
日，45

[4]默2:17

[5]默19:9

[6]参咏54 (53)；申7:9；32:4；依
49:7；咏145 (144): 13

[7]参出3:6, 12

[8] 《天主教教理》207

[9]同上，参212

[10]同上，214



[11]圣施礼华《基督刚经过》40

[12]参希10:23; 11:11

[13]得前5:24

[14]得後3:3

[15]希13:8

[16]伯前4:19

[17]若一1:9

[18]格前 1:9; 10:13

[19]若一4:19

[20]若 3:16

[21]圣施礼华，书信，1931年3月24
日，45

[22]若16:9

[23]迦2:20



[24]若一4:16

[25]教宗方济各《信德之光》15

[26] [26]教宗方济各，演讲，2017年
3月2日

[27]圣施礼华，书信，1959年1月9
日，60

[28]圣奥思丁《忏悔录》III, 6

[29] 《基督刚经过》41

[30]圣奥思丁，In Ioannis
Evangelium Tractatus, 95, 1

[31] 格前13:3-7

[32]圣施礼华，讲道，与主谈话，
139页

[33]若13:34-35

[34] 《基督刚经过》133

[35] 《道路》999



[36]圣施礼华，《信仰的富裕》，发
表於ABC， 1969年11月2日

[37] ]路23:43

[38]参创2:8

[39] 《基督刚经过》56

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/
zhs/article/geng-xin-de-xin-shi/ (2026

年1月23日)

https://opusdei.org/zhs/article/geng-xin-de-xin-shi/
https://opusdei.org/zhs/article/geng-xin-de-xin-shi/

	更新的信实

