
opusdei.org

第五课题：至圣圣三

基督徒以圣父、圣子、圣神的
名字受洗。这是我们信德和整
个基督徒生活最核心的奥秘。

2018年11月3日

下载第五课题：至圣圣三（pdf格
式）

1. 有关天主的启示，一而三。

「天主圣三的奥蹟，是基督徒信仰和
生活的核心奥蹟。基督徒是因父、圣
子、圣神之名而受洗的。」（《天主

https://odnmedia.s3.amazonaws.com/files/%E7%AC%AC%E4%BA%94%E8%AF%BE%E9%A2%98%EF%BC%9A%E8%87%B3%E5%9C%A3%E5%9C%A3%E4%B8%8920181102-101830.pdf


教教理简编》，44）耶稣整个的生
活，就是三位一体天主的启示。在圣
母领报、耶稣的诞生、祂十二岁在圣
殿被寻回、祂的死亡和复活，耶稣都
在以色列对父子关係的认知上，以新
的方式启示自己为天主子。此外，在
祂公开生活之始，即受洗之时，父自
己向世界作證，宣佈基督是祂所爱的
儿子（参玛3:13-17及相关章节），
圣神则以鸽子的形状降临在祂上。圣
三这首次明显的揭示，与显圣容一事
并行，而显圣容则进一步揭示了逾越
奥蹟（参玛17:1-5及相关章节）。最
後，耶稣离开门徒时，祂派遣他们以
三个神圣位格的名字为人付洗，好使
整个世界能分享父、子、神的永恒生
命。（参玛28:19）

旧约中，天主启示了祂的唯一性及对
选民的爱：雅威就如一个父亲。但在
多次藉先知们发言後，祂藉祂的子说
话（参希1:1-2），启示雅威并不只是
像一个父亲，却就是那位父亲。（参
《简编》，46）。在耶稣的祈祷中，



祂称呼父为「Abba阿爸」，这是阿刺
美文中，以色列小孩对自己父亲的称
呼，（参米14:36）耶稣也常常分别
清楚，祂与父之间、和门徒与父之间
的父子关係，实有所不同。可能令人
惊讶的是，我们可以说：耶稣被钉十
字架的真正原因，就是祂直接地称自
己为天主的唯一子。这是肯定和直接
的启示，[1] 因为是天主以祂的圣言
所给予的启示；我们不可能期待还有
更多的启示，因为基督自己就是天主
（参若20:17），祂为我们牺牲自
己，并带给我们祂的父怀中的生命。

天主在基督内为我们打开了其契密的
生命，是我们依靠自己的力量所不能
得获得的。[2] 这终极的启示乃是一
个爱的行动，因为是旧约的天主自由
地打开祂的心，然後是父的唯一子与
我们相遇，与我们结合为一，并带领
我们回到父那裏。（若1:18）哲学不
能领会这项真理，而是信德之光才使
它为人所知。



2. 天主内的契密生命

天主不只拥有一个契密的生命，祂更
是这生命本身。这生命的特徵在於知
识和爱情的永恒关係，此关係充满生
命力，使我们能以「发出」
（processions）表达这神圣的奥
秘。

事实上，从启示所知的至圣圣三之圣
名要求我们，将天主视为一个由父到
子的永恒发出，及「发自父」（若
15:26）和子（参若16:14）的相互和
永恒的爱情关係—圣神。因此，启示
告诉我们天主的两个「发出」的行
动：圣言的生（参若17:6）和圣神的
嘘气。再者，二者同样是内在於天主
的关係，而由於天主是位格性的，它
们就是天主本身。

当我们谈及发出，我们惯常认为是自
另一物出现的东西，意味著改变和变
动。由於我们是按三位一体的天主肖
像所创造（参创1:26-27），人类的
灵魂就成了神圣发出的最佳人性类



比。灵魂内，我们对自身的认识存留
在我们内：我们对自身概念的形成却
与我们自己是有所不同的，但又非在
我们以外。同一道理，亦可套用在我
们对自己的爱之上。

天主也与之类似，子由父所发，也是
父的肖像，正如人类概念是对认知现
实的形象一般。但在天主内，此形象
是如此完美，使之成了天主本身，拥
有其无限性、永恒性，和全能。子与
父为一，拥有同一性体（即独特及不
可分的神圣本性，但又是另一位）。
尼西亚君士坦丁信经以此表达：「出
自天主的天主，出自光明的光明，出
自真天主的真天主。」父将自己给予
子而生了祂，完美地和无限地分享著
祂的本性和本体，而不像人类生殖
时，只作部分地分享。

圣神也是如此，由父与子对彼此的爱
所共发。祂由二者共发是由於祂是永
恒和非受造的恩赐，父为生子而给予
这恩赐，子则为回应父的爱而回敬这



恩赐。因此，第三位是父与子之间的
互爱 [3]。此第二种发出的专用名词
是「嘘气」。

这两种发出是「内在的」，并与创造
全然不同，因为天主在创造时是在其
自身外作行动。发出使我们知道天主
内的分明，其内在性则说明了祂的合
一。因此，三位一体天主的奥蹟不能
视为没有区分的合一，就如三位只是
三个面具；亦不能视为三个不完美合
一的存有物，就如三个分明的「天
主」相连起来。

此两种发出是区分天主三个神圣位格
内分明关係的基础：作为父、作为
子，及由祂们「嘘气」而来的。就如
一个人不可能以同一的意思又是某人
的父，又是子，同样，一个位格也不
能同时是被共发者，又是另两个激发
者的位格。然而，我们要谨记，受造
世界中的关係只是偶有性，即他们并
不同等於他们的存有物。但为天主，
由於整个神圣实体由两种发出而来，



故三种关係是永恒的，且与同一实体
认同。

这三种永恒的关係不只标记著、而且
等同於三个神圣位格，故想到父就是
想到子；想到圣神也就是想到在那关
係内使之为圣神的其他位格。因此，
神圣位格是三个「某某」，但是一个
天主。这与三个人不同，因为三个人
分享同一人性，但他们不等同於人
性。三个位格各自是天主性的圆满，
与唯一天主性等同。[4]

三个位格都在「彼此之内」。因此耶
稣告诉斐理伯宗徒：「谁看见了我，
就是看见了父」（若14:6），就如祂
和父原是一体（参若10:30,
17:21）。这动态的关係，被称之为
pericóresis或circumincessio（意指
一者与另一者相连於同一範围内的运
动），为我们解释三位一体天主的奥
蹟如何又是爱的奥蹟：「祂本身就是
爱的永远交流：父、子和圣神，而且



预定我们也分享这爱。」（《天主教
教理》，221）。

3. 我们在天主内的生命

由於天主的本性就是爱情的对外交
流，因此，这爱情就外在地满溢於祂
的行动中。天主在历史中所有的行
动，都是三个位格的联合行动，因为
位格的分别只在唯一的天主内。然
而，每一个位格都在天主向外（ad
extra）的行动中留下个别的特徵。
[5] 例如，我们可以说，天主的行动
常是唯一的，就如一个家庭所送出的
礼物，是一个单一的行动一样；但认
识该家庭的人，都能从不同个体在该
礼物留下的痕迹中，认出个别的角
色。

这种辨认是因为天主父派遣子和圣神
到世界上来（参若3:16-17,
14:26），临在於我们当中时，我们
从神圣位格的「任务」中，认识到祂
们的个别的区分：「尤其在圣子降生
及恩赐圣神的神圣派遣中，显露了天



主位格的特性。」（《天主教教
理》，258）。祂们一如所是，是父
伸展的一双「手」，拥抱所有时代的
人，为带领他们到父的胸怀中。[6]
天主的确临在於存在的万事万物中，
但祂却藉子和圣神的任务以一种新的
方式临在。[7] 基督的十字架向我们
显示了永恒的礼物，在其圣死中揭示
了爱情的契密互动，这爱情联合起三
个位格。

因此，现实的终极含义—全人类翘首
以盼，所有世代的哲学家和宗教所苦
寻—就是父的奥蹟，祂永恒地在爱情
—圣神中生了子。人类家庭能在圣三
中找到其原型。[8] 天主的契密生活
是所有人类爱情的真正渴望。天主渴
望所有男女组成一个家庭—即与祂合
而为一—在子内作祂的子女。每一个
人都是按圣三的肖像所造成（参创
1:27），并被召与所有男女在共融中
生活，当然首先是与在天之父共融。
这是每个人的生命价值的终极基础，
非取决於其个人的能力或成就。



只有在基督内，才能找到亲近父的方
法，因为基督是道路、真理、生命
（参若14:6）。我们藉恩宠，在教会
的共融内，形成唯一奥妙的身体。我
们藉默观基督的生命及领受圣事，得
以进入天主契密的生命中。我们藉圣
洗得以进入三个神圣位格所组成的家
庭之爱中。我们在日常生活中，有纳
匝肋圣家作我们家庭生活的完美模
範：「与天主圣三，即天主父、天主
子、天主圣神交谈。而且，为了抵达
至圣圣三，要通过玛利亚。」[9] 由
此，我们由「地上的圣三」--耶稣、
玛利亚、若瑟—学习如何仰视天上的
圣三。

Giulio Maspero

基本参考文献：

《天主教教理》，232-267
《天主教教理简编》，44-49

• 
• 



建议閲读文献：

《天主之友》，圣施礼华著，
104-109
《耶稣基督的天主：三位一体天
主的默想》，若瑟拉辛格枢机
著，Ignatius Press, 1978。

註脚：

[1]迦拉达人书释义， I, 2，圣多玛斯
著

[2] 「天主在其化工和在旧约里，留
下了祂是圣三的痕迹。然而圣三存有
的内蕴，是一个只凭理智无法理解的
奥秘，连以色列的信仰在圣子降生及
圣神被派遣前，也无法认识圣三的奥
迹。这奥迹是耶稣基督所启示的，且
是所有其他奥迹的泉源。」（《天主
教教理简编》，45）

• 

• 



[3] 「天主圣神是圣三的第三位，是
与圣父、圣子同一和同等的天主。祂
「发自圣父」（若15:26），即那没
有本原的本原，及整个圣三生命的根
源。圣神也发自圣子（「和圣子」
Filioque），是圣父作为给与圣子的
永远恩赐。圣神由圣父及降生的圣子
派遣，把教会「引入一切真理」（若
16:13）。」（《天主教教理简
编》，47）

[4] 「教会宣认三位一体的天主：
父、子、圣神，以表明她对圣三的信
仰。这三位只是一个天主，因为每一
位都同样圆满地享有同一、不分割的
天主性。三位的实际区别在於彼此之
间的关係：父生子，子受生於父，圣
神由父及子所发。」（《天主教教理
简编》，48）

[5] 「天主的三位格既在惟一的实体
上又在行动上都是分不开的，但在天
主的同一行动中，每一位格依其在圣



三中的特有方式临在。」（《天主教
教理简编》，49）

[6] 《对抗异端》，IV， 201，圣依
肋内

[7] 《神学大全》，I, q. 43, a. 1, c.,
a. 2, ad. 3，圣多玛斯著.

[8] 「神圣的「我们」构成了人类的
「我们」的永恒模範。首先由夫妇组
成的「我们」是由神圣的肖像所造成
的。」（《致家庭书信》，6，若望
保禄二世，一九九四年二月二日）

[9] 《炼鑪》，543，圣施礼华著

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/

zhs/article/di-wu-ke-ti-zhi-sheng-
sheng-san/ (2026年1月23日)

https://opusdei.org/zhs/article/di-wu-ke-ti-zhi-sheng-sheng-san/
https://opusdei.org/zhs/article/di-wu-ke-ti-zhi-sheng-sheng-san/
https://opusdei.org/zhs/article/di-wu-ke-ti-zhi-sheng-sheng-san/

	第五课题：至圣圣三

