
opusdei.org

第十七课题：礼仪及
七件圣事

礼仪就是天主以实际「行
动」，使我们藉着圣神而与基
督合而为一（参阅《爱的圣
事》宗座劝谕，37）。

2019年12月22日

下载《第十七课题：礼仪及七件
圣事》（pdf格式）

1. 逾越奥蹟：一个活生生、带来生机
的奥蹟

• 

https://odnmedia.s3.amazonaws.com/files/PDF%20%E7%AC%AC%E5%8D%81%E4%B8%83%E8%AF%BE%E9%A2%98%EF%BC%9A%E7%A4%BC%E4%BB%AA%E5%8F%8A%E4%B8%83%E4%BB%B6%E5%9C%A3%E4%BA%8B20191216-091529.pdf
https://odnmedia.s3.amazonaws.com/files/PDF%20%E7%AC%AC%E5%8D%81%E4%B8%83%E8%AF%BE%E9%A2%98%EF%BC%9A%E7%A4%BC%E4%BB%AA%E5%8F%8A%E4%B8%83%E4%BB%B6%E5%9C%A3%E4%BA%8B20191216-091529.pdf


耶稣在纳匝肋的隐居生活和祂日後的
公开传教活动中的一言一行，都是祂
救世的行动，并且预示著祂那即将来
临的逾越奥蹟的完满出现。「当祂的
时 辰一到，祂经历了一件在历史中永
存不朽、独一无二的事件：祂「一 次
而永远地」（罗6：10；希7：27；
9：12）死亡、被埋葬、从死者中复
活、升天，并坐在天父的右边。这是
千真万确的事件，在我们的历史中发
生了，至今仍是那样无与伦比的：其
他所有的历史事件，一经发生，随即
消逝，淹没在过去的岁月里。但是，
基督的逾越奥迹不会 停留在过去的历
史中，因为祂已藉著自己的死亡摧毁
了死亡，於是， 基督本身的一切──
祂为全人类所做和所受的苦──都分享
了天主的永恒，超越万世，临现人
间。十字架和复活的事件长存不朽，
并吸引众人归向生命。」（天主教教
理，1085）

教宗本笃十六世写道：「基督徒的开
始，不是做一个伦理的决定、或者一



个伟 大的观点，而是与一个事件的相
遇，是与一位的相遇，这会使生点，
因而有一个决定性的指引。」 [1] 因
此，「我们的信仰与感恩礼出自同一
的事件，就是在逾越奥蹟中基督的自
我给予。」 [2]

2. 在教会时代重演的逾越奥蹟：礼仪
和七件圣事

我们的主基督「这救赎人类由主基督
予以完成；尤其是以祂的逾越奥迹，
即祂光荣的苦难、从死者中复活、光
荣升天，来完成这工程。」 [3]「教
会在礼仪中宣布和庆祝的就是基督的
奥迹。」（天主教教理，1068）

「因此，理应视礼仪为耶稣基督司祭
职务的执行。在礼仪中，藉著有形可
见的标记，且按每一标记专有的方
式，表示并实现人的圣化；同时，在
礼仪中，也是耶稣基督的奥体，包括
元首及其肢体，实行完整的公开敬
礼。」 [4]「教会的整个礼仪生活以



感恩祭和圣事为核心。」（天主教教
理，1113）

「基督『坐在圣父的右边』，把圣神
倾注在祂的身体──教会之内。於是，
基督透过自己建立的圣事，通传祂的
恩宠。」（天主教教理，1084）

2.1 七件圣事的本质、起源和数目

「圣事是产生恩宠的有效标记，由基
督建立并交託给教会。透过圣事，天
主的生命分施在我们身上。举行圣事
时之有形仪式，象徵并实现每件圣事
专有的恩宠。」（天主教教理，
1131）「圣事是人可以感觉到的标记
(言语和行动)，是我们现实人性所能
触及的。」（天主教教理，1084）

「我们『依从圣经的训导，宗徒的传
统以及……教父们一致的想法』，宣
认『新约的圣事，皆是我们的主耶稣
基督建立的』」 [5]



「在教会内有七件圣事：圣洗、坚振
(或傅油)、感恩（圣体）、忏悔、病
人傅油、圣秩及婚 姻。」（天主教教
理，1113）「七件圣事涉及基督徒生
命中的所有阶段，以及一切重要时
刻：它们产生、滋长、治癒基督徒的
信仰生命，并赋予使命。这样，自然
生命的各阶段与灵性生命的各阶段之
间，有著某些类似之处。」（天主教
教理，1210）。七件圣事组成了一个
以圣体圣事为中心的、有生命的一
体，而且隐藏於圣体圣事之内的，正
是各件圣事的「始创者」。（参阅天
主教教理，1211）

教会的圣事标示著三件事：基督的圣
死及复活，亦即是我们能够得到圣化
的缘由；恩宠，亦即是我们得到圣化
的效果；最後是永恒的光荣，亦即是
我们圣化的最终目的。「因此，圣事
一是回忆先前发生之事，即基督苦难
的标记；二是彰显藉基督的苦难，在
我们内的现有成就，即恩宠的标记；



三是预示，即预示未来光荣的标
记。」 [6]

每件圣事独有的记号都由物质和形式
组成：物质有物质实体（水、油、麵
饼、酒）和手势（洗洁、傅油、覆手
等），而形式是施行圣事者所说的话
语。事实上，「圣事庆典是天主子女
在基督和圣神之内跟天父相遇。这相
遇一如透 过言语和行动的交谈。」
（天主教教理，1153）

圣事的礼仪包含不可变更的部份（即
基督亲自建立有关圣事记号的元
素），以及教会可因应时间和地点的
条件、信友的益处，为深化参与者对
圣事的虔敬而可作出变更的部份。 
[7]「任何圣事的仪式不可由施行人
（minister）或团体按自己的喜好而
改变或操纵。」（天主教教理，
1125）

2.2 圣事的效果和它们的必要性



所有圣事都给堪当领受它的人授予宠
爱。 [8]「恩宠是圣神的恩赐，祂使
我们成义，并圣化我们。」（天主教
教理，2003）此外，各件圣事都按照
其特性，给堪当领受它的人授予该件
圣事的恩宠（参阅天主教教理，
1128）：这种圣事恩宠是特定的神圣
助佑，有助我们达到领受该件圣事的
目的。

藉着教会的圣事，我们不单领受宠
爱，还领受天主圣神。「基督藉著教
会的圣事，把祂的圣神，即圣化者，
通传给自己的肢体。」（天主教教
理，739） [9] 信友勤领圣事的成
效，就是圣神使他更「肖似天主」，
在生活中与基督团结共融。（参阅天
主教教理，1129）

圣洗、坚振和圣秩圣事除了授予恩宠
之外，也赋予一个圣事的、给予领受
了它的人的灵魂一个永不磨灭的神印 
[10]。藉著这个神印，一个基督徒成
为教会的一份子，各人并且按照自己



的身份和功能而分享基督的司祭职。
这个圣事的神印会永远地存留於这个
领受者的身上：它会坚强他继续领受
更多圣宠的意向、承诺和保證天主会
护佑他、以及召叫他去敬拜天主和服
务教会。故此，这三件圣事不能重覆
领受。（参阅天主教教理，1121）

我们必须透过领受基督授予教会的圣
事，或至少渴望领受圣事，才能得救
和获取宠爱。没有一件圣事是多馀
的，虽然不是人人都要领受所有七件
圣事。[11]

2.3 圣事的有效性

「圣事是 有效的，因为基督在圣事中
亲自行动：是祂在付洗，是祂在圣事
中行动，通传圣事所表徵的恩宠。」
（天主教教理，1127）圣事的效果是
以事效性的形式产生（ex opere
operato），即是效果由圣事的记号
或行动而自然而有。 [12]「因爲圣事
的完成，不是凭藉付洗或受洗之人的
义德，而是凭藉天主的德能。」 [13]



「当一件圣事庆典是按照教会的意向
而举行时，基督和祂圣神的德能在圣
事中、透过圣事而行动，无需依靠施
行人的个人圣德。」（天主教教理，
1128）

施行圣事的人将自己置身於为基督和
教会服务当中。所以他被称为圣事的
「执行人」（minister）。他不能单
单是一位普通信友。按正常惯例，他
必须领受圣秩圣事，使他被特别塑造
成肖似基督大司祭的人。 [14]

圣事的效果源自基督。祂在每件圣事
内工作。「可是，圣事的效果仍要视
乎领受圣事者的準备情况。」（天主
教教理，1128）一个人的信德愈大，
他归依和服从天主圣意的决心便会愈
强，他藉著领受圣事而得到的恩宠也
会带来更丰盛的效果。（参阅天主教
教理，1098）

「慈母圣教会设立了一些圣仪，这是
模倣圣事而设立的一些神圣标记，用
以表示因教会的代祷而获得的某些效



果，尤其是属灵的效果。藉著圣仪，
使人準备接受圣事的主要效果，并圣
化人生的各种境遇」。 [15]「圣仪不
像圣事一般赋予圣神的恩宠，但透过
教会的祈祷，让人準备接受恩宠且与
之合作。」（天主教教理，1670）
「在各种圣仪中，以祝福（人、食
物、物件、地方）为首。」（天主教
教理，1671）

3. 礼仪

基督徒的礼仪「是天主的行动（actio
Dei），它透过圣神吸引我们进到基
督内」 [16]，并具有从地面而上升、
和从天上而下降的双重层面。 [17]
「礼仪是「整个基督」（Christus
totus）的『行动』」。（天主教教
理，1136）。因此，「圣事庆典的举
行者是整个团体，即基督的身体联合
其元首。」（天主教教理，1140）。
被举扬了和受到光荣的基督就在会众
中间出现（参阅玛18：20）。主持整
个礼仪的是基督。祂与圣神一起紧密



地工作，召集、凝聚和教化信友。祂
是永恒的大司祭，是举行仪式时的主
角。在呈现救赎事蹟的过程中，祂利
用著祂的圣职人员而重演（即在当刻
的礼仪庆祝活动中真实地再一次进
行）祂的赎罪牺牲，并让我们能够分
享到给我们带来生命的圣体圣事。

教会在偕同她的元首基督一起塑造
「一个独一无二的奥妙位格」 [18]
时，以「有机组织的司祭团体」的身
份去举行各件圣事。藉著圣洗和坚振
圣事，司祭百姓们获得举行礼仪的能
力。因此，「礼仪行 动并非私人行
动，而是教会的庆典，教会则是『合
一的圣事』，就是 在主教的领导下，
集合并组织起来的神圣子民。所以，
礼仪行动属於教会全体，显示教会全
体，并涉及教会全体；但教会每一个
成员，按其身分、职务及具体参与的
不同，其在礼仪中的行动也不同」。 
[19]



每个礼仪都是天主和人类，即在天上
和在地上的整个教会所一起举行和庆
祝的（参阅默5）。虽然一个礼仪活
动是某一个基督徒团体、於某时和某
处莊严地举行，但是它在本质上是具
有普世性的。礼仪是指向普天地的人
类的。它是一个基督徒团体与教宗、
与和他合一的所有主教们、和与身在
各个历史时代、各个地方的所有信友
们一起举行的，「好叫天主成为万物
之中的万有」。（格前15：28）。所
以，基本要点就是：礼仪的主体其实
就是教会，尤其是身在各个时代、各
个地方的信友们的诸圣的相通
（communio sanctorum）的结合。
[20] 因此，如果参与一个礼仪的人能
够愈投入於这一个诸圣相通的认知之
中，这个礼仪就愈能够体现出它的精
神。而一个能够表达出教会这个合一
性和普世性的方法，就是在礼仪活动
中的某些部份采用拉丁文及咏唱额我
略圣歌。 [21]



因此，参与一个礼仪活动的会众，就
是一羣已经领受了圣洗的人，「因为
凡是领过圣洗的人们，都藉着重生及
圣神的傅油，经祝圣为精神的圣殿及
神圣的司祭，让他们把基督徒的一切
行为，都献作精神的祭品」 [22] 他们
都分享著这份属於基督这位最高司祭
的「共有司祭职」。 [23] 「因此，在
圣事庆典中，全体会众都是『礼仪执
行者』（leitourgos），各人按自己
的职务行事，但都在『圣神的合一』
之中，而圣神在众人内工作。」（天
主教教理，1144）。所以，虽然参与
礼仪活动并不是信友们的超性生活的
全部，但是为他们、也是为整个教会
而言，它是他们所有活动的顶端，也
是一个他们能够获得力量的泉源。 
[24] 「教会『接受』同时又『表达』
她在七件圣事里的角色，天主的恩宠
於是具体地影响信友的生活，他们被
基督救赎的整个存在，都可成为悦乐
天主的敬拜行 动。」 [25]



参与礼仪活动的会众被称作礼仪活动
的「主体」，意思就是，这个会众中
的每一位信友，各自以会众成员的身
份，去履行与他或她相称的本份。
「不是所有成员都拥有相同的职份」
（罗12：4）。在他们当中，有些人
在教会内，并透过教会，获得天主的
召叫，去以特别的方式来服务这个教
会团体。这些教会的僕人是经由圣秩
圣事所挑选了的。藉著圣秩圣事，天
主圣神将他们塑造成教会之首基督自
己所有的一些特质，让他们能够服侍
教会内所有成员。 [26] 教宗圣若望保
禄二世在多个场合中说明：「in
persona Christi 一词，其意义不仅止
於「代表基督」或「代替基督」举行
祭献。 In persona 是指在圣事上等
同於永远盟约的大司祭，祂是这祭献
的创始者和主要的主体，在这祭献中
实在没有人能替代祂。」 [27]《天主
教教理》生动地指出，「圣职人员犹
如基督司祭的『圣相』（icon）」
（天主教教理，1142）



「礼仪中所庆祝的奥迹是唯一的，但
庆祝的形式却是多元的。基督奥迹的
丰饶是如此深不可测，任何礼仪传统
都无法予以完全表达。」(天主教教
理，1200-1201）「教会目前应用的
各礼仪传统或仪式有拉丁礼(主要是罗
马的仪式，但亦有 某些地方教会的仪
式，如安博[米兰]的仪式、或一些修
会的仪式)以及拜占廷（Byzantine）
礼、亚历山大（Alexandrian） 礼或
科普替（Coptic） 礼、叙利亚
（Syriac） 礼、亚美尼亚
（Armenian） 礼、玛洛尼
（Maronite） 礼和加色丁
（Chaldean） 礼。」（天主教教
理，1203）「神圣公会议，谨遵传
统，郑重声明，慈母圣教会以同等的
权利和地位，看待所有合法认可的礼
仪，愿其保存於後世，从各方面得以
发。」 [28]

Juan Jose Silvestre



基本参考文献：

《天主教教理》，1066-1098；
1113-1143；1200-1211；及
1667-1671.

建议閲读文献：

圣施礼华，「感恩圣祭、信德和
爱德的奥蹟」讲道，载於《基督
刚经过》，83-94；也参阅《与
施礼华蒙席会谈》，115
若瑟拉辛格枢机，《礼仪的精
神》，依纳爵出版社

註脚：

[1] 教宗本笃十六世，2015年12月25
日《天主是爱》通谕

[2] 教宗本笃十六世，2007年2月22
日《爱的圣事》宗座劝谕

• 

• 

• 



[3] 梵二《礼仪宪章》，5；及参阅
《天主教教理》，1067

[4] 同上，7；及参阅《天主教教
理》，1070

[5] 特伦多大公会议：DZ 1600 –
1601；及参阅《天主教教理》，
1114.

[6] 圣多玛斯阿奎纳，《神学大
全》，III, q.60, a. 3；及参阅《天主
教教理》，1130

[7] 参阅《天主教教理》，1205；特
伦多大公会议：DZ 1728；及教宗比
约十二世：DZ 3857

[8] 参阅特伦多大公会议：DZ 1606

[9] 「圣神在教会中的愿望和行动，
就是使我们活出复活 基督的生命。」
(《天主教教理》，1091）「圣神把
教会与基督的生命和使命结合为
一。」(《天主教教理》，1092）；



「圣神治癒和转化领受圣事者，使他
们肖似天主子。」(《天主教教理》，
1129）

[10] 参阅特伦多大公会议：DZ 1609

[11] 同上，DZ 1604

[12] 同上，DZ 1608

[13] 多玛斯阿奎纳，《神学大全》，
III，q. 68，a. 8

[14] 「公务司祭职保证在圣事中，是
基督亲自藉著圣神，为教 会而行动。
天父将救世的使命交託给祂降生成人
的圣子，再由圣子将之交託给宗徒
们，宗徒们又交託给其继承人；他们
领受耶稣的圣神，为了因祂的名义和
身分而行动。因此，圣职人员是圣事
性的连繫，使礼仪行动与宗徒们的言
行连接起来，并通过宗徒与基督的言
行连接起来：基督是圣事的根源和基
础。」（《天主教教理》，1120）纵
使圣事的有效性并不取决於施行圣事



者个人的德行有几深，但是他的信德
和他对主的虔敬，除了有助他增强自
己的圣德之外，也有助於领受该件圣
事的人能够培养良好的切愿心情以及
获得更多的善果。

[15] 梵二《礼仪宪章》，60；（参阅
《天主教教理》，1667）

[16] 教宗本笃十六世，《爱的圣事》
宗座劝谕，37

[17] 「一方面，教会为了天父「那不
可言喻的恩赐」（格後 9：15），联
合她的主，在「圣神的推动下」（路
10：21），以钦崇、讚美和感恩来颂
谢天父。另一方面， 在天主的计画圆
满地完成之前，教会将不断向天父呈
上「祂恩赐的献礼」，恳求祂派遣圣
神降临到这些礼品上，降临於教会、
信徒以及全世界，使天主赐与的这些
恩惠，藉著结合於司祭基督的死亡和
复活，并藉著圣神的德能，结出生命
的果实，以「颂扬祂（天父）恩宠的



光荣」（弗 1：6）。」（《天主教教
理》，1083）

[18] 参阅教宗比约十二世，《奥体》
通谕（载於《天主教教理》，1119）

[19] 梵二《礼仪宪章》，26（载於
《天主教教理》，1140）

[20] 「Orate, Fratres，司铎邀请参
礼者祈祷，愿这奉献有效於所有人的
得救，因为这祭献是你们的和我的，
是整个教会的祭献。祈祷吧，兄弟
们，儘管参礼的人可能并不多，儘管
参礼的只有一人，儘管只有献祭的司
铎本人，因为每一台弥撒，都是普世
的祭献，都是每一部落，每一语言，
每一民族的救赎（参阅默5：9）。

「通过诸圣相通功，所有基督徒，无
不从举行的每一台弥撒中，取得圣
宠，不管那台弥撒有成千上万的人参
与，还是只有一个分心走意的辅祭小
童在那里，不论怎样，在每一台弥撒
中，上天与下土，联合上主的天使，



齐声歌颂：圣，圣，圣……。」（圣
施礼华，《基督刚经过》，89）

[21] 教宗本笃十六世，《爱的圣事》
宗座劝谕，62；梵二《礼仪宪章》，
54

[22] 梵二《教会宪章》，10

[23] 同上，10 和 34；梵二《司铎职
务与生活法令》，2

[24] 参阅梵二《礼仪宪章》，20

[25] 教宗本笃十六世，《爱的圣事》
宗座劝谕，16

[26] 参阅梵二《礼仪宪章》，2及15

[27] 教宗圣若望保禄二世，《活於感
恩祭的教会》通谕，29。其註脚59摘
录了以下来自教宗比约十二世《天人
中保》通谕的句子：「公务司祭代表
基督，做为基督的头，以全体成员的
名义奉献祭献」



[28] 梵二《礼仪宪章》，4

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/
zhs/article/di-shi-qi-ke-ti-li-yi-ji-qi-jian-

sheng-shi/ (2026年2月14日)

https://opusdei.org/zhs/article/di-shi-qi-ke-ti-li-yi-ji-qi-jian-sheng-shi/
https://opusdei.org/zhs/article/di-shi-qi-ke-ti-li-yi-ji-qi-jian-sheng-shi/
https://opusdei.org/zhs/article/di-shi-qi-ke-ti-li-yi-ji-qi-jian-sheng-shi/

	第十七课题：礼仪及七件圣事

