
opusdei.org

第卅一课题：第一诫

耶稣基督教导我们，为了得
救，我们必须遵守十诫。十诫
表达出自然道德律的核心部
分。第一诫是双重的：爱天
主、及为爱天主而爱近人。

2021年2月24日

下载《第卅一课题：第一诫》
（pdf格式）

1. 十诫

2. 第一诫

• 

https://odnmedia.s3.amazonaws.com/files/PDF%EF%BC%9A%E7%AC%AC%E4%B8%89%E5%8D%81%E8%AF%BE%E9%A2%98%EF%BC%9A%E4%B8%AA%E4%BA%BA%E7%9A%84%E6%9C%AC%E7%BD%AA20210224-093747.pdf
https://odnmedia.s3.amazonaws.com/files/PDF%EF%BC%9A%E7%AC%AC%E4%B8%89%E5%8D%81%E8%AF%BE%E9%A2%98%EF%BC%9A%E4%B8%AA%E4%BA%BA%E7%9A%84%E6%9C%AC%E7%BD%AA20210224-093747.pdf


3. 对天主的信德和望德

4. 为爱天主而爱他人

5. 为爱天主而爱自己

1. 十诫

耶稣基督教导我们，为了得救，我们
必须遵守十诫。一个年轻人问祂说：
「师傅，我该行什么『善』为得永
生？」（玛19:16）耶稣回答说：
「如果你愿意进入生命，就该遵守诫
命。」（玛19:17）然后祂引用了几
条关于爱近人的诫律：「不可杀人，
不可奸淫，不可偷盗，不可做假见
证，应孝敬父母。」（玛19:18-19）
这些诫命，与主耶稣在其他场合中提
及的有关爱天主的诫命一起，构成了
天主的十诫。（参阅谷20:1-17；天
主教教理，2052）「首三条针对爱天



主，后七条针对爱近人。」（天主教
教理，2067）

十诫表达出自然道德律的核心部分。
（参阅天主教教理，1955）十诫是一
条深人人心的法律，但是我们对它的
认知就因着原罪及自己不断重犯的本
罪而变得模糊不清。为此，天主要启
示一些「本来并非不可理解的宗教和
伦理的真理」（天主教教理，38），
好使人能够完全地并确实地认识这些
真理（参阅天主教教理，37-38）。
祂首先在旧约中启示了这些真理，及
后又借着耶稣基督完全地启示了它。
（参阅天主教教理，2053-2054）教
会护守着这些启示，并把它教导全人
类。（参阅天主教教理，2071）

有些诫命确定人应该做的事（例如守
庆节日）；有些则指出那些不应该做
的事（如谋杀无辜者）。后者是指那
些由于它们在道德上的目标而本身就
是凶恶的行为（intrinsically evil），



不管作出这些行为的人其目的、或意
向、或周围的情境是如何。[1]

「耶稣表示诫命不应懂成是最低的界
限，而不准超越，而是走向伦理和属
神的成全境界的道路，其中心就是爱
（参阅哥3:14）。」[2] 例如「不可
杀人」这一条诫命不仅包含叫人尊重
近人的生命，而且也要求我们去促进
他人身为人的发展和充实。所有诫命
都不应被视为只是一些限制我们的自
由的禁令，而是呈现善与幸福之路的
明灯，将我们从伦理道德上的错误中
解放出来。

2. 第一诫

第一诫是双重的：爱天主、及为爱天
主而爱近人。有人问：「师傅，法律
中那条诫命是最大的?」耶稣对他说：
「你应全心，全灵，全意，爱上主你
的天主。这是最大也是第一条诫命。
第二条与此相似：你应当爱近人如你
自己。全部法律和先知，都系于这两
条诫命。」（玛22:36-40）。



这种爱，人称之为爱德。爱德也是一
个超性之德的名称。它是指爱天主，
及为了天主而爱他人。爱德是天主圣
神倾注于那些成为了天主义子的人的
一个恩赐。（参阅罗 5:5）爱德需要
我们在有生之年中，因着圣神的行动
及我们自己与祂合作而不断地成长：
在圣德上成长，就等同在爱德上成
长。圣德不过是我们与主的神圣父子
关系、和爱德两者的达至圆满境界。
圣德也会因小罪而被缩减，甚至因大
罪而丧失。爱德是有秩序的：首先是
爱天主，然后是为了爱天主而爱他
人，最后才是爱自己（后者也是为了
爱天主）。

我们若要以天主子女的情怀去爱天
主，必须：

a) 以祂作为我们所做的一切事的终极
目的。一切事都要是为了爱祂、并为
了祂的光荣而做：「你们或吃或喝，
或无论作什么，一切都要为光荣天主
而做。」（格前10:31）「Deo



omnis gloria. 一切光荣归于天主。」
[3] 对任何东西的爱都不可以超越爱
天主的爱：「谁爱父亲或母亲超过
我，不配是我的；谁爱儿子或女儿超
过我，不配是我的。」（玛10:37）
「天主的爱是独一无二的真爱。」[4]
任何把天主拒诸门外，或是把对祂的
爱放在次级位置的爱，都不是真爱。

b) 以行动承行天主的圣意：「不是凡
向我说『主啊！主啊！』的人，就能
进入天国；而是那承行我在天之父旨
意的人，才能进天国。」（玛17:5）
天主的圣意是我们都要成圣（参阅得
前4:3），我们都要跟随基督（参阅玛
17:5），和遵守祂的诫命（参阅若
14:21）。「你真的想做圣人吗？履
行每一刻细微的责任：做你该做的
事，聚精会神地去做。」[5] 承行主
旨，即使需要牺牲时也一样：「不要
随我的意愿，惟照祢的意愿成就
吧。」（路22:42）



c) 回应祂对我们的爱。祂先爱了我
们，祂造生了自由的我们，并使我们
做祂的子女。（参阅若一4:19）罪就
是抗拒天主的爱（参阅天主教教理，
2094）。不过，祂时刻准备好宽恕我
们，并且为了我们而牺牲自己。「爱
就在于此：不是我们爱了天主，而是
他爱了我们，且打发自己的儿子，为
我们做赎罪祭。」（若一4:10；参阅
若3:16）「祂爱了我，且为我舍弃了
自己。」（迦2:20）「为了相称于这
伟大的圣爱，我们理应完全自献，完
全献出自己的肉体和灵魂。」[6] 这
不是一个关乎感觉的事，而是一个意
志上的决定；可以有、或可以没有感
觉的伴随。

爱天主会使人努力与祂建立个人的关
系。这关系包含祈祷，而祈祷又会培
养爱情。祈祷可以有各样形式[7]：

a)「朝拜是人面对造物主时，自认是
受造物的第一个态度。」（天主教教
理，2628朝拜是宗教的最基本的态度



（参阅天主教教理，2095）。「你要
朝拜上主，你的天主，惟独事奉
祂。」（玛 4:10）朝拜天主将人从各
种形式的、导致奴性的偶像崇拜中解
救出来。「愿你的祈祷总是真实、诚
恳钦崇天主的行为。」[8]

b) 感恩（参阅天主教教理，
2638），因为我们全部的所是和所
有，都是我们由祂所领受得来的：
「你有什么不是领受的呢﹖既然是领
受的，为什么你还夸耀，好像不是领
受的呢﹖」（格前4:7）

c) 求恩。求恩有两种：为那使我们远
离天主的罪过求宽恕，以及为自己、
为他人、为教会、为全人类求助佑。
天主经里有着这两种求恩：「…… 求
祢赏给我们日用的食粮，求祢宽恕我
们的罪过……」。基督徒的请求是满
怀信心的，「因为我们得救，还是在
于希望」（罗8:24），并且因为它是
我们怀着儿女之情、透过基督所做
的：「你们因我的名无论向父求什



么，祂必赐给你们。」（若 16:23；
参阅若一5:14-15）

爱也体现在牺牲中。后者是与祈祷不
可分开的：「没有祈祷的行动是毫无
价值的：祈祷偕同牺牲才更有价
值。」[9] 牺牲是奉献给天主一些对
我们来说是有价值的东西，以示对祂
的敬意，和为了表达我们愿意为祂而
牺牲自我，也就是说，是我们臣服于
天主。基督以十字圣架上的牺牲来救
赎了我们，以表达祂听命至死的、完
美的服从。（参阅斐2:8）我们身为基
督徒，身为基督妙身的各肢体，也可
以与祂一同救赎，在弥撒圣祭中将我
们的牺牲与祂的牺牲结合在一起。
（参阅天主教教理，2100）

我们对天主的钦崇是由祈祷和牺牲所
构成的。它被称为钦天大礼
（「latria」，又称为朝拜），有别于
我们对天使和圣人们的敬礼
「dulia」，也不同于对至圣童贞圣母
玛利亚的敬礼「hyperdulia」。（参



阅天主教教理，971）最卓越的钦崇
行动就是弥撒圣祭：它就是在天国里
进行的礼仪的一个肖像。我们对天主
的爱也应该体现于我们在礼仪上的庄
严：遵守教会的规定，「虔敬要有
礼」[10]，确保圣器的尊贵和清洁。
「在伯大尼癞病者西满家中的那个妇
女，用贵重的香膏抹耶稣的头，提醒
我们在敬礼天主时要慷慨大方。一切
的奢侈，隆重和华丽，在我看来都嫌
太少了。」[11]

3. 对天主的信德和望德

信德、望德、和爱德是三个「超性」
的德行（即三者都是直接指向于天主
的）。其中最大的是爱德（参阅格前
13:13），它给予信德和望德「形
式」和超性的「生命」（就像灵魂怎
样给肉身赋予生命）。不过人在今世
的生命中，爱德是以信德为前提的，
因为只有那些认识天主的人才能够爱
祂。爱德也是以望德为前提的，因为



只有那些把自己对幸福的渴望寄托于
天主的人才能够爱祂。

信德是天主的一个恩赐，是存在于人
的理智中的一束亮光，使人能够认识
和接受天主所启示了的真理。信德包
括两个层面：相信天主所启示了的一
切（就是天主圣三的奥迹，和「信
经」中所有的信条），和相信启示了
这一切的就是天主自己（即是信赖
祂）。信仰与人的理性之间，是不存
在，也不可能存在矛盾的。

为了拥有一个坚实的信德，并为了培
养对天主的爱和为了天主而对近人的
爱：即是说为了成圣和使徒工作，教
理的培育是重要的。信德的生活，就
是一个建立在信德上的、且在行为上
与信德表里一致的生活。

望德也是天主的一个恩赐，使人渴望
与祂结合，从而找到幸福。它使我们
相信祂一定会赐给我们与祂结合的能
力和方法。（参阅天主教教理，
2090）



基督徒应该「在望德中喜乐」（罗
12:12），因为如果我们是忠信的，
我们将来就会在天堂上获得荣福直
观，即是能够面对面地仰望天主的圣
容（参阅格前 13:12）。「我们既是
子女，便是承继者，是天主的承继
者，是基督的同承继者；只要我们与
基督一同受苦，也必要与他一同受光
荣。」（罗8:17）基督徒在今世的生
命是一条幸福的道路，因为通过恩
宠，现在的我们已经提前拥有与天主
圣三的共融。但它是一个含有痛苦与
十字架的幸福。望德使我们明白这是
值得的！「为爱天主而工作和受苦，
好能实现天主的计划，并与祂共同救
赎，我们值得冒整个生命的险。」
[12]

违反第一诫的罪过，就是违反超圣三
德的罪过：

a) 违反信德的有：无神主义、不可知
论、宗教无差别论、异端、背教、裂
教等。（参阅天主教教理，2089）违



反第一诫的也包括：自由自主地置自
己的信仰于危险中，诸如没有相称的
目的、或没有充足的准备而去阅读一
些相反信仰或相反伦理的书籍，或是
疏于采取必需的措施去保护自己的信
德。

b) 违反望德的有：对自己得救的绝
望，（参阅天主教教理，2091）或是
与它相反的，就是妄望天主的仁慈会
宽恕人的罪过，自己无需悔改，也无
需痛悔或办修和圣事。（参阅天主教
教理，2092）将人生终极幸福的希望
置于天主之外的某些事物上，也是违
反望德。

c) 违反爱德：任何罪都是违反爱德
的。直接地相反爱德的是否认天主和
冷淡（后者就是不愿意全心地爱
祂）。违反钦崇天主的有亵圣、买卖
圣职或圣物、某些迷信行为、行巫术
等，以及崇拜魔鬼。（参阅天主教教
理，2111-2128）

4. 为爱天主而爱他人



如果我们爱天主，我们必须也爱天主
所爱的人。「假使有人说：我爱天
主，但他却恼恨自己的弟兄，便是撒
谎的；因为那不爱自己所看见的弟兄
的，就不能爱自己所看不见的天主。
我们从祂蒙受了这命令：那爱天主
的，也该爱自己的弟兄。」（若一
4:20-21）所有人都是按照天主的肖
像和模样而受造，并通过天主的恩宠
而受召去成为祂的子女。因此，如果
我们不爱所有人，我们就不能爱天
主。（参阅天主教教理，2069）

我们必须以合乎天主儿女身份的举止
行为来对待天主所有的儿女。[13]

a) 以一个天主的子女的态度去行事做
人，就像自己是另一个基督一样。爱
他人的准则就是基督的爱：「我给你
们一条新命令：你们该彼此相爱；如
同我爱了你们，你们也该照样彼此相
爱。如果你们之间彼此相亲相爱，世
人因此就可认出你们是我的门徒。」
（若13:34-35）天主圣神已经倾注在



我们的心中了，为使我们能够以基督
的爱、如同天主的子女般去爱他人。
（参阅罗5:5）「我们必须将自己的生
命给与他人。只有这样，我们才能度
着耶稣基督的生活，使我们自己与祂
合而为一。」[14]

b) 在他人的身上看到一个天主的子
女：「凡你们对我这些最小兄弟中的
一个所做的，就是对我做的。」（玛
25:40）我们必须希望他们得到真正
的、也就是天主所愿意他们得到的
善：让他们成圣，因而获得幸福。爱
德的第一个体现就是使徒工作。这也
包括照顾他们物质上的所需。也意味
着要知道 —— 当成是自己的 —— 他
们灵性上的及物质上的需要。也要学
会慈悲。（参阅玛18:15）「爱是含
忍的，爱是慈祥的；爱不嫉妒，……
不求己益，不动怒，不图谋恶事。」
（格前13:4-5）爱德的另一个体现就
是兄弟般的规劝。（参阅玛18:15）

5. 为爱天主而爱自己



爱德的诫命也包括爱自己：「你应当
爱你的近人如你自己。」（玛
22:39）这个优次正确有序的爱自己
就是：要为了爱天主而爱自己。它使
我们为自己找寻甚么才是天主的圣
意，就是圣德，及因此而获得的幸福
（这也包含着我们在今世会遇上的牺
牲和十字架）。人也可以有一个优次
不正确的爱自己，就是自私，亦即是
为了自己的好处，而不是为了爱天主
而爱自己。也就是说，以自己的意志
为先，天主的圣意为后，自己的利益
重于他人的利益。

如果我们要使爱自己的优次是正确的
话，我们就不能没有为了抵抗自私而
作的奋斗。这种奋斗包含着牺牲自
我，为了天主和他人而献出自己。
「于是，耶稣对门徒说：谁若愿意跟
随我，该弃绝自己，背着自己的十字
架来跟随我，因为谁若愿意救自己的
性命，必要丧失性命；但谁若为我的
原故，丧失自己的性命，必要获得性
命。」（玛16:24-25）人不能「圆满



地找到自己，如果不通过衷诚地舍己
为人。」[15]

Javier López

基本参考文献：

《天主教教理》，2064-2132

建议阅读文献：

教宗本笃十六世，2005年12月
25日《天主是爱》通谕，1-18
教宗本笃十六世，2007年11月
30日《在希望中得救》通谕
圣施礼华，「信仰生活」、「基
督徒的希望」，及「爱的力量」
讲道，载于《天主之友》中，
190-237

脚注：

• 

• 

• 

• 



[1] 参阅教宗圣若望保禄二世，1993
年8月6日《真理的光辉》 通谕，80

[2] 同上，15

[3] 圣施礼华，《道路》，780

[4] 同上，417

[5] 同上，815及参阅同上，933

[6] 圣施礼华，《基督刚经过》，87

[7] 参阅圣施礼华，《道路》，91

[8] 圣施礼华，《炼炉》，263

[9] 圣施礼华，《道路》，81

[10] 同上，541

[11] 同上，527及参阅玛26:6-13

[12] 圣施礼华，《炼炉》，26

[13] 参阅圣施礼华，《基督刚经
过》，36



[14] 圣施礼华，《苦路》，第十四处
及参阅教宗本笃十六世，2005年8月
25日《天主是爱》通谕，12-15

[15] 梵二《牧职宪章》，24

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/
zhs/article/di-sa-yi-ke-ti-di-yi-jie/ (2026

年2月2日)

https://opusdei.org/zhs/article/di-sa-yi-ke-ti-di-yi-jie/
https://opusdei.org/zhs/article/di-sa-yi-ke-ti-di-yi-jie/

	第卅一课题：第一诫

