
opusdei.org

第二十一课题：圣体
圣事（三）

对基督真实临在於圣体圣事的
信仰，使教会在弥撒内外均对
圣体作出朝拜。

2020年6月16日

下载《第二十一课题：圣体圣事
（三）》（pdf格式）

1. 圣体的真正临在

弥撒圣祭时，基督的位格以奥秘、超
性、独特的方式亲临—圣言成了血

• 

https://odnmedia.s3.amazonaws.com/files/%E7%AC%AC%E4%BA%8C%E5%8D%81%E4%B8%80%E8%AF%BE%E9%A2%98%EF%BC%9A%E5%9C%A3%E4%BD%93%E5%9C%A3%E4%BA%8B%EF%BC%88%E4%B8%89%EF%BC%8920200603-162157.pdf
https://odnmedia.s3.amazonaws.com/files/%E7%AC%AC%E4%BA%8C%E5%8D%81%E4%B8%80%E8%AF%BE%E9%A2%98%EF%BC%9A%E5%9C%A3%E4%BD%93%E5%9C%A3%E4%BA%8B%EF%BC%88%E4%B8%89%EF%BC%8920200603-162157.pdf


肉，祂为整个世界的救赎曾被钉，死
亡和复活。此道理源自建立圣体圣事
时，耶稣明认奉献的礼品就是祂的体
和血（「这是我的身体」……「这是
我的血」），即与圣言不可分割的物
质存有，因此亦即祂完整的位格。

基督耶稣以多种方式临在於教会内：
祂的说话、信徒祈祷之时（参 玛
18:20）、在贫病者身上、在囚人士
（参 玛25:31-46）、在圣事中，特别
在公务司祭身上。但最重要的是祂临
在於圣体圣事中（参 《天主教教
理》，1373）。

甚麽使基督在圣体圣事中的临在如此
独特呢？因为至圣圣体是真正地、真
实地、实体地蕴藏著主耶稣基督的体
血、灵魂和天主性。祂是真人真天
主，由童贞玛利亚所生，死在十字架
上，现在於天国裏，坐在圣父的右
边。「我们称这种临在为真实的，这
说法并非是排他性的，好似其他的临
在是不真实的；但这临在是最卓越



的，因为它是实体的临在，而且既是
天主、又是人的基督整个地藉此临
现」（《天主教教理》，1374）

「实体」一词尝试刻划一个事实，即
基督的位格临在於圣体中。这不单是
一个「形象」，象徵基督，或帮助我
们记起基督，而祂却临在天国，或在
另一处。这也不是一个「记号」，透
个此记号我们能得到来自基督的「救
赎的力量」—恩宠。圣体圣事—虽然
在饼酒的形下—却是客观的临在，是
真实的存有，基督体血的实体，即其
整个的人性，并与天主性不可分割地
结合一起。

因此，在此圣事内，基督真实的身体
和真实的血「接圣多玛斯说：『不能
靠感官，而只能靠信德来理解这种临
在；但信德却要依靠天主的权威』」
（《天主教教理》，1381）圣多玛斯
所著的圣咏《我虔诚钦祟祢》清楚地
表达了这信仰：我想看祢、摸祢、尝
祢，但都难以履及，唯能聆听祢的话



语，觉得无比甘饴。我相信天主圣子
所说的一切，尽属真理；没有任何事
物，可与此真理之言相比。（Visus,
tactus, gustus, in Te fallitur / Sed
audito solo tuto creditur. / Credo
quidquid dixit Dei Filius / Nil hoc
verbo Veritatis verius。）

2. 实体转变

基督在圣体内真正和实体的临在要求
非常规、超性和独特的转变。这转变
是基於主那句非常清楚的说话：「你
们拿去吃吧！这是我的身体……你们
都由其中喝吧！因为这是我的血，新
约的血」（玛26:26-28）。这话要求
饼酒不再为饼酒，而转变为基督的体
血，因为没有一件事物能同时是两件
不同的事物，饼不能同时是基督的
体，酒不能同时是基督的血。

如《天主教教理》所教导：「特伦多
大公会议综合天主教的信仰，声明
说：『因为我们的救主基督说过，祂
在麵饼形内所奉献的，真是祂自己的



身体。所以，教会一直确信，如今在
这神圣大公会议，再度予以宣布：藉
著饼与酒的被祝圣，饼的整个实体，
被转变成为我主基督身体的实体；酒
的整个实体，被转变成为祂宝血的实
体。这种转变，天主教会恰当地、正
确地称之为饼酒的实体转变
（transubstantiation）』」（《天
主教教理》，1376）。然而，饼酒的
外形，即圣体圣事的形，并没改变。

虽然感官上认知的是饼酒的外形，但
信德的光使我们知道隐藏在圣体圣事
的形下的，是我们主体血的实体。因
著饼那圣事外形的保留，我们可以
说，基督的身体，祂整个的位格，真
正地临在於祭台上，或在圣体盅内，
或在圣体柜内。

3. 圣体临在的特性

基督在圣体圣事中的临在模式，是一
个不可思议的奥蹟。按天主教的信
仰，耶稣基督联同祂那光荣的身体，
整个地临在於饼形和酒形之内，并临



在於由饼形和酒形分出来的每一份之
内，因此，擘饼并不把基督分开。
（参 《天主教教理》，1377）。[1]
这是一个独特的临在，是不可见的和
无形的，同时是长久的。因为一旦祝
圣了，祝圣的饼酒形持续多久，基督
的临在就持续多久。

4. 圣体圣事的敬礼

对基督真实临在於圣体圣事的信仰，
带领教会发展出对至圣圣事钦崇的敬
礼，有弥撒内的（因此教会要求在祝
圣了的饼酒形前应单膝下跪，或作深
鞠躬），也有弥撒外的：以极度的谨
慎保存圣体於圣体柜内、以隆重的敬
礼方式展示於信友前、举行圣体遊行
等。（参 《天主教教理》，1378）

保存至圣圣事於圣体柜内的原因： 
[2]

─主要为使病人或其他未能到教堂参
与弥撒的信友能领受圣体；



─也为使教会能朝拜圣体圣事内的天
主，我们的主（特别是恭迎至圣圣
事、圣体降福、在基督圣体圣血节举
行的圣体遊行等）；

─信友亦能藉频繁的探访，经常在圣
体圣事内朝拜我主。如圣若望保禄二
世所言：「让我们更慷慨的在朝拜圣
体，和在充满信德的默观中与祂相
遇，并準备好为世界的错误和罪过履
行补赎。愿我们的朝拜永不停止。」 
[3]

教会有两个伟大的礼仪庆节（节
日），以特别的方式庆祝这神圣的奥
蹟：圣周四—纪念圣体圣事和圣秩圣
事的建立，及基督圣体圣血节—基督
体血的节日，特别为朝拜和默观圣体
内的我主而订定。

5. 圣体圣事，教会的逾越宴会

5.1 为甚麽圣体圣事是教会的逾越宴
会？



「感恩祭是逾越的宴会，藉此，基督
以圣事的方式实现祂的逾越，（祂藉
其苦难、死亡、复活和光荣升天由此
世逾越至天父那里）[4]把祂的体血赐
给我们作饮食，使我们在祂的祭献中
与祂结合，并与其他信徒结合一
体。」（《天主教教理简编》，
287）

5.2 圣体圣事的庆祝和与基督的共融

「弥撒是祭献性的纪念──在它内延续
十字架的祭献，同时也是领受主的体
血的神圣宴会，两者是不可分的。然
而，感恩祭献的庆典，全是为指向信
友藉著领圣体与基督亲密结合。领圣
体，就是接受基督本身；祂曾为我们
牺牲自己。」（《天主教教理》，
1382）

由基督建立的神圣的共融（领圣体）
（你们大家拿去吃……你们大家拿去
喝……玛26:26-28。参 谷14:22-24；
路22:14-20；格前11:23-26）成为了
感恩庆典的基本结构。只有当信友领



受基督作为永生之粮，祂为我们而使
自己成为食粮一事才找到其最深的意
义，祂建立的纪念才得实现。[5]因此
教会热切地鼓励参与弥撒圣祭的人，
在满全了领圣体的必要条件时，领受
圣体圣事。 [6]

5.3 领圣体的必要

耶稣给我们圣体圣事时，说明这食物
不只有用，且为门徒获得生命是必要
的。「我实实在在告诉你们：你们若
不吃人子的肉，不喝他的血，在你们
内，便没有生命。」（若6:53）

正如一般的食物使我们维生，使我们
在此世得到力量，圣体也同样坚强我
们藉圣洗而获得的在基督内的生命，
并使我们在此世得到力量，忠於我
主，直至抵达父家。教父视天使给予
厄里亚的饼为圣体的「象徵」或预象
（列上19:1-8）。厄里亚得此恩赐
後，恢复了力量，并能履行天主的使
命。



因此，圣体圣事不只为了参与更多教
会使命的信友是必要的，却为所有人
都是不可或缺的。只有那些以基督生
命滋养自己的人，才能活在基督内，
并宣扬祂的福音。

基督徒应常有领受圣体的意欲，正如
我们常有意欲在此世获取生命的最终
目的一样。领受圣体的意欲，明显的
或至少含蓄的，为得救恩是必须的。

而且，为已能运用理智的信友，实领
圣体因教会法的规定而成了必须的。
『教会规定信友「应该在主日和庆节
参与神圣礼仪 （弥撒）』，并以和好
圣事做準备，每年至少领受感恩 （圣
体）圣事一次。如果可能的话，就在
复活期内履行。」（《天主教教
理》，1389）教会法所订定的只是最
低要求，如要建立真正的基督徒生活
是远不足够的。因此，「教会积极鼓
励信友在主日和庆节，或更经常地，
甚至是每日都领受感恩 （圣体）圣
事。」（同上）。



5.4 圣体圣事的分施人

圣体的职权分施人是主教、司铎，或
执事。 [7] 正式任命的辅祭员则是固
定的非常务分施人。[8]教区主教可按
信友的牧灵益处，委派其它信友为非
常务送圣体员，在没有司铎、执事或
辅祭员的情况下协助分送圣体。 [9]

「信友不可自己取圣体或圣爵，更不
可互相传递圣体和圣爵。」 [10] 圣体
圣事具有神圣记号的价值，清晰地标
示著圣体是天主给予人的礼物。因
此，在正常情况下，分送圣体时，应
分明分送由基督自己赠予的天主恩赐
的分施人，和以感恩、信德和爱德接
受的领受人。

5.5 领受圣体的準备

─灵魂上的準备

为能堪当领受圣体圣事，信友必须在
有恩宠的状态中。「为此，无论谁，
若不相称地吃主的饼，或喝主的杯，



就是干犯主体和主血的罪人。所以人
应省察自己，然後才可以吃这饼，喝
这杯。因为那吃喝的人，若不分辨主
的身体，就是吃喝自己的罪案。」
（格前11:27-29）。任何人在良心上
知道自己犯有大罪，不论如何痛悔，
都必须在领受圣体前办妥告解（参
《天主教教理》，1385）。

如想在领受圣体时得到更多恩宠，除
了在有恩宠的状态外，我们还须尽力
以最高的虔诚领受我主：这要求长远
和即时的準备，爱德和赔补的行动，
朝拜和谦逊，感恩等。

─身体上的準备

对圣体内在的崇敬也应反映在身体的
姿态上。教会规定要守斋。拉丁礼的
信友在领受圣体前一个小时内，不能
进食或饮用任何东西（清水和药物除
外）。[11]另外，亦应注意个人的打
扮，适当的衣著，显示对至圣圣体内
我主的尊敬和爱的身体姿势，等等
（参 《天主教教理》，1387）。



传统上，拉丁礼领受圣体圣事的方式
是下跪口领，这方式显示出信德和爱
德，及教会多个世纪以来的虔敬。形
成这虔敬和远古习俗的原因，到今天
仍完全有效的。信友也可选择站著领
圣体，而在某些教区，如果得到批
准，信友也可用手领圣体，但不可要
求他只准手领圣体。 [12]

5.6 初领圣体的年龄及準备

有关圣体圣事的各项準则，惠及已能
运用理智的信友。儿童应有充足的準
备，且不应延迟初领圣体。「让小孩
子到我跟前来，不要阻止他们！因为
天主的国正属於这样的人。」（谷
10:14）。 [13]

儿童在初领圣体前，应按其理解能力
和能分清圣体与一般麵饼的分别能
力，去学习信德的主要奥蹟。「父母
与代替父母职位的人，以及堂区主
任，皆有义务帮助已能运用理智的孩
童作适当的準备，尽快在先行告解後
领受天主神粮。」 [14]



5.7 圣体圣事的效果

正如食物为身体提供益处，圣体则为
灵魂提供益处，且以无限地更崇高的
方式，提供精神生活的益处。唯不同
的是，食物转变成身体的一部分，领
受圣体则使我们被「转化」为基督。
「我不像你肉体的粮食，你不会吸收
我使我同於你﹐而是你将合於我。」
[15]藉著圣体圣事，信友在圣洗中所
获得的新生命得以坚强，且达致圆满
（参 弗4:13），甚至如圣保禄所提及
的境界：「我生活已不是我生活，而
是基督在我内生活」（迦2:20）。 
[16]

因此，圣体将基督生活的方式灌输给
我们，使我们可以分享圣子的生命和
使命。圣体使我们与祂的意向和感受
一致，给予我们力量去爱，如基督命
令我们所做的（参 若13:34-35），为
了以天主的爱火燃点所有男女，这火
是祂带来这世上的（参 路12:49）。
「我们若因领圣体而获更新，就应当



表现出来。让我们同心祈祷，求使我
们的思想能够诚恳，充满平安，有自
我牺牲和服务的精神。让我们同心祈
祷，求使我们能做到言必真实清晰，
言之有理，言之得时，从而有助於
人，有慰人心，尤其能给人带来天主
的光照。让我们同心祈祷，求使我们
的行为能做到坚定一致，广结善果，
合情合理，散发『基督的芬芳』，引
人遵行其道。」 [17]

天主藉圣体使我们在恩宠和德行上成
长，宽恕我们的小罪，及因此得来的
暂罚，保护我们不犯大罪，并帮助我
们恒心为善。祂使我们更亲近祂（参
《天主教教理》，1394-1395）。但
圣体不是为宽恕大罪而建立的，告解
圣事才是（《天主教教理》，
1395）。

圣体圣事带领所有基督信友与主结
合，产生教会，即基督奥体，的合一
（参 《天主教教理》，1396）。



圣体圣事是「未来光荣的保证」，即
复活和永生，及与三位一体的天主、
天神和诸圣一起的福乐。「基督由於
已经离世回归天父，就在感恩（圣
体）圣事中赐给我们一项保证，保证
将来与祂共享光荣：参与圣祭使我们
与祂以心体心，使我们有力量跋涉今
生的旅途，渴求永生，并使我们现在
就与天上的教会，与童贞荣福玛利亚
和全体圣人结合为一」（《天主教教
理》，1419）。

Angel Garcia Ibañez

基本参考文献：

《天主教教理》#1373-1405
《活於感恩祭的教会》通谕
#15, 21-25, 34-46，若望保禄
二世，二零零三年四月十七日
《爱德的圣事》宗座劝谕
#14-15, 30-32, 66-69，本笃十
六世，二零零七年二月二十二日

• 
• 

• 



《救赎圣事》训令，129-160，
礼仪及圣事部，二零零四年三月
二十五日

建议閲读文献：

《基督刚经过》（基督圣体圣血
节讲道），150-161，圣施礼华
God Is Near Us: The
Eucharist, the Heart of Life，
若瑟拉辛格枢机

註脚：

[1]「由於基督是圣事性地临在於饼酒
形下，因此即使单以『饼形』领圣
体，也足以得到感恩祭的全部恩
宠。」（《天主教教理》#1390）

[2]参《信德的奥蹟》通谕 #56，保禄
六世；《活於感恩祭的教会》通谕
#29，若望保禄二世；《爱德的圣

• 

• 

• 



事》宗座劝谕 #66-69，本笃十六
世；《救赎圣事》训令 #129-145

[3]《主的筵席》牧函 #3，若望保禄
二世

[4]「逾越」来自希伯来文，意谓经过
或通过。出谷纪中（12:1-14及
12:21-27），此字关係到主和祂的天
使在那选民被解救的那夜（当他们举
行逾越节晚餐时），及天主的子民由
埃及的奴役过渡至福地的自由。

[5]这不是说，参与圣祭的全部信友如
不领受圣体会使弥撒无效，或他们必
须同时领受圣体圣血。只有主祭必须
同时领受圣体圣血。

[6]参《罗马弥撒经书总论》#80；
《活於感恩祭的教会》#16，若望保
禄二世；《救赎圣事》训令 #81-83,
88-89

[7]参《天主教法典》#910；《罗马
弥撒经书总论》#92-94



[8]参《天主教法典》#910, 2项；
《罗马弥撒经书总论》#98；《救赎
圣事》训令 #154-160

[9]参《天主教法典》#910, 2项, 230,
3项；《罗马弥撒经书总论》#100,
162；《救赎圣事》训令 #88

[10]《救赎圣事》训令 #94；《罗马
弥撒经书总论》#160

[11]参《天主教法典》#919, 1项

[12]参《主的筵席》牧函 #11；《罗
马弥撒经书总论》#181；《救赎圣
事》训令 #92

[13]参《多麽个别》训令 #1圣庇护十
世，《教会训导文献选集》#3530；
《天主教法典》#913-914；《救赎
圣事》训令 #87

[14]《天主教法典》#914；参 《天
主教教理》#1457

[15]《忏悔录》#7,10，圣奥斯定



[16]如果圣体的救赎之恩不能一下子
充分获取，「非因基督能力的有限，
而是因为人不完全的敬礼。」（《神
学大全》III, q. 79, a.5, ad 3，圣多玛
斯）

[17]《基督刚经过》#156，圣施礼华

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/
zhs/article/di-er-shi-yi-ke-ti-sheng-ti-

sheng-shi-san/ (2026年1月12日)

https://opusdei.org/zhs/article/di-er-shi-yi-ke-ti-sheng-ti-sheng-shi-san/
https://opusdei.org/zhs/article/di-er-shi-yi-ke-ti-sheng-ti-sheng-shi-san/
https://opusdei.org/zhs/article/di-er-shi-yi-ke-ti-sheng-ti-sheng-shi-san/

	第二十一课题：圣体圣事（三）

