
opusdei.org

第二十课题：圣体圣
事（二）

弥撒是一个真正的祭献，因为
它使十字架上那独一无二的救
赎祭献，临在于「今天」教会
的礼仪庆典中。

2020年5月31日

1. 弥撒的祭献性质

1.1 弥撒如何是一个祭献？

弥撒是一个完完全全的祭献，虽然相
对于自然宗教和旧约礼仪性的祭献而



言，它是一个「新」的祭献。弥撒圣
祭是一个祭献是因为它在教会「今
天」的礼仪庆典中，「重现」（临到
现场）我们救赎的独一无二的祭献，
同时也是十字架祭献的纪念，及应用
其果实 。（参《天主教教理》，
1362-1367）

教会每次举行感恩祭，她都被邀请接
受基督给予的礼物，并因此而参与救
主的祭献，与祂一起，为世界的得
救，奉献自己予天父。因此我们可以
说，弥撒圣祭是基督和教会的祭献。

1.2 感恩祭，基督救赎祭献的圣事性
临在

因着弥撒圣祭与十字架祭献那独一、
完美和决定性的直接关系和圣事性的
认同，它是一个真正和彻底的祭献 
[1]。此关系是由基督在最后晚餐中所
建立的，当祂将自己在祭献中奉献的
身体、及为除免罪过而倾流的血、在
饼酒形下给予祂的宗徒时，在那纪念
的礼仪上，预备即将在加尔瓦略山所



发生的事。教会由那时起，便在圣神
的指导下，并以圣神的能力从不间断
地实践基督给予门徒的命令：「你们
应行此礼，为纪念我」（路22:19；
格前11:24-25）。「直到主再来，你
们每次吃这饼，喝这杯，你们就是宣
告主的死亡」（格前11:26；参 弗
5:2；希9:26）。

我主逾越奥迹的这个圣事性宣认，有
其特别效果。这不止是一个基督救赎
祭献的记号或形象，而是真正地使救
主的位格和救赎事件的纪念重现。
「在教会──基督的身体──的礼仪
中，感恩祭是基督逾越的纪念，是祂
唯一祭献的实现和圣事性的奉献」
（《天主教教理》，1362）。

因此，在感恩祭中，当教会祝圣饼酒
为基督的体血时，加尔瓦略山的牺牲
者的临在，即使祂现处光荣中；是同
一位司祭、耶稣基督；也是同一个祭
献性的奉献行动（十字架的原始祭
献），与基督圣事性临在不可分割的



合一，是常常临在于复活和光荣基督
的奉献。[2] 这个自我的奉献，只会
在外在表达上有所改变。在加尔瓦略
山，是借基督在十字架上的苦难和死
亡而表达。在弥撒中，是借纪念的圣
事而表达：在感恩经中，饼酒的双重
成圣，是十字架祭献的圣事性图像。
[3] 综合而言，最后晚餐、加尔瓦略
山的祭献，及感恩祭是亲密地相关
的。最后晚餐是十字架祭献的圣事性
的提前实现。由基督建立的感恩祭，
历经多个世纪，不论何处举行，都是
基督独特的救赎祭献。为使所有世代
都能与祂相遇，并接受祂赐予人类的
救恩。[4]

1.3 感恩祭，基督和教会的祭献

弥撒圣祭是基督和教会的祭献。 「感
恩祭也是教会的祭献。教会是基督的
身体，参与她元首的奉献。教会偕同
基督完全奉献自己。她结合于基督的
代祷，为全人类祈求天父。在感恩祭
中，基督的祭献也成为祂肢体的祭



献。信友的生活，他们的赞美、痛
苦、祈祷、工作，都与基督的赞美、
痛苦、祈祷、工作，及祂整个的奉献
结合，因而获得新的价值。基督的祭
献临现在祭台上，使世世代代的基督
徒，都可以与祂的奉献相结合。」
（《天主教教理》，1368）

此教导由教会活生生的圣传所肯定，
可在礼仪的经文、教父，及教会训导
中找到。[5] 如梵二所教导：「在完
善的光荣天主，使人圣化，如此伟大
的工程内，基督更无时不与教会结
合，因为教会乃基督的至爱净配，称
呼祂为自己的主，并通过祂向永生之
父呈奉敬礼。」[6] 基督的命令使以
圣统构成的天主子民有可能去参与教
会的感恩祭献：「你们应行此礼，为
纪念我」 。这反映在礼仪的经文中：
「纪念……我们献给……（祢天
父）……感谢……这个祭献」，这些字
都经常在古代教会的感恩经中找到
[7]，同时亦存在于现时的感恩经内。
[8] 感恩祭礼仪的经文，证实了信友



在由主祭奉献的崇拜行动中，不是单
纯的旁观者。他们全都可以、而且应
该参与感恩祭献的奉献，因为他们借
圣洗已结合于基督内，形成一个「特
选的种族，王家的司祭，圣洁的国
民，属于主的民族」（伯前2:9 ）。
基督徒在基督内成了天主新子民的一
分子，这新子民是基督不断召集人们
围绕着祂的团体，好使由地极到地
极，到处有人以主的名献上完美的祭
献（参拉1:10-11）。基督徒不但献
上他们工作和整个存在的精神祟拜，
亦在基督内、与基督一起，献上纯
洁、神圣、无玷的牺牲。因此信友在
感恩祭中，实践自己的普通司祭职。

信友并不是献上一个与基督祭献不同
的祭献。他们结合自己于基督内，好
使教会的奉献能结合于祂的祭献，因
而使教会的祭献变成了与基督的祭献
相同的祭献。而这也是祂—耶稣基督
—奉献信友的精神祭献，将之与自己
的祭献结合一起。



教会与基督一起奉献

教会与基督联合一起，不但奉献感恩
祭献，更是在祂内而被奉献，因为教
会是基督的身体和新娘，她与她的头
和新郎是不可分开的。

教父们在这方面的教导是十分清晰
的。为圣西彼廉，作为祭献的质料，
饼及混合了几滴水的酒的献礼象征了
「被奉献的教会」（信友无形的奉
献）。[9] 为圣奥斯定，整个教会都
在祭台上的祭献中，与她的主一起被
献上，正如圣事礼仪本身清楚说明
的：「这个已被圆满救赎的城市，是
诸圣的聚会和社群。它作为至高司祭
的普世祭献，被奉献给天主。这位至
高司祭取了奴仆的形体，在其苦难中
为我们奉献了自己，使我们成为以祂
为伟大之首的身体……这是基督徒的
祭献，『就如我们在一个身体上有许
多肢体，……我们众人在基督内，也
都是一个身体』（罗12:5）教会在祭
台的圣事中庆祝这奥迹，如信友们清



楚知道，她在什么内奉献，她都是在
奉献自己。」[10] 为圣大额我略，感
恩祭的庆祝激励我们效法我主的榜
样，向天父奉献我们的生命，如基督
所做的，好使我们都能分享源自我主
十字架的救恩。 「当我们举行此感恩
祭献时，我们应以忏悔的心，向天主
奉献自身。因为举行我主苦难奥迹的
人，必须仿仿我们所做的。因此，如
我们奉献自己，那个祭品就在天主前
替代了我们。」[11] 感恩祭礼仪清楚
表达了教会在圣神的引领下，如何参
与基督的祭献。 「请垂顾祢教会的奉
献，并接受这赎罪的牺牲，求祢使我
们在领受了圣子的圣体圣血之后，得
以充满祂的圣神，在基督内成为一心
一体。让圣神使我们成为祢永恒的祭
品……」[12] 在感恩经第四式亦有类
似的说话：「求祢垂顾祢为教会准备
的祭品，恩准所有分享同一个饼和同
一杯酒的人，由圣神合为一体，在基
督内成为生活的祭品，歌颂祢的光
荣。」



信友的参与，首要的是在内心联合自
己于基督的祭献中，这祭献借主祭的
行动临在于祭台上。可是，永不能说
成信友与司铎「共祭」[13]，因为只
有司铎是以基督元首的位格（in
persona Christi capitis）而行动。
但借领洗时所接受的普通司祭职，信
友可真正分享那祭献性的奉献。这内
在的参与应外在地表现出来：领受共
融圣事（如灵魂在恩宠状态中）；在
信友与司铎一起做的对答和祷文；姿
态，和有时候参与读经及信友祷文。

因此，全体信友都被召去参与弥撒圣
祭，实践他们所分享的真正的司祭
职。也就是说，他们要有意识地向天
父奉献一己的生命，及为摆脱罪恶所
作的奋斗，并与基督— 无玷的牺牲—
一起，以子女的爱和感恩，将他们从
祂所领受的，报答天父。因此，神圣
的爱德，即在感恩祭献中天主圣三爱
情的流溢，会改变他们整个存在。



信友应努力使弥撒圣祭成为「他们内
修生活的中心和根源，」[14] 因此能
助他们表现出「司铎的灵魂」。正如
圣施礼华鼓励我们：「持续奋斗，好
使祭台上的圣祭能真正成为你内修生
活的中心和根源，也使你整天的生活
变成崇拜的行动，即是成为你所参与
的弥撒的延续和下一台弥撒的准备。
而你整天的生活将成为崇拜的行动，
洋溢着短颂，探访圣体，并奉献你的
工作和你的家庭生活。」[15] 即使是
没有信友参与的弥撒，也具有其公开
和团体性。每台弥撒的效果直达所有
时空。因此，司铎们适宜每天举行弥
撒，即使没有信友在场亦然。[16]

2. 弥撒的目的和果实

弥撒圣祭，因其为基督祭献的「重
现」，故与十字架的祭献具有相同的
目的[17]，即是：钦崇的目的：借着
基督，在圣神内，赞美和朝拜天主
父；感恩的目的：感谢天主的创造和
救赎；赔补的目的：补赎我们的罪；



恳求的目的：祈求天主的恩赐和恩
宠。这些目的都在形成感恩祭礼仪庆
典的不同经文中表达出来，特别是在
光荣颂和信经、感恩经的不同部分
（颂谢词、圣圣圣、呼求圣神、纪
念、转求、结语的圣三颂）、天主
经，及集祷经、献礼经、领圣体后经
这些弥撒的专有经文中表达出来。

弥撒的「果实」即十字架救赎能力的
效果，临在于感恩祭献中，并产生在
那些自由地以信德、望望和爱德去接
受救主的灵魂中。这些效果带来增加
宠爱，并使一个人的生命能更肖似基
督。

这些圣德的果实不会同等地产生于参
与感恩祭献的人中，却因每人参与礼
仪庆典的程度，和信德与虔诚的差
异，而有所不同的。因此，以不同方
式分享弥撒果实者计有：整个教会、
主祭，及与主祭联合一起参与礼仪
者，还有在精神上与主祭联合一起虽
未能参与者，最后是主祭将该台弥撒



所奉献给的意向对象，不论是为生者
或死者。[18]

当一位司铎为某一特定意向而接受了
献仪去应用弥撒的果实，他就有严重
的责任为该意向举祭。[19]

Ángel García Ibáñez

基本参考文献：

《天主教教理》，1356-1372
《活于感恩祭的教会》通谕，
11-29，若望保禄二世，二零零
三年四月十七日
《爱德的圣事》劝谕，6-15，
34-65，本笃十六世，二零零七
年二月二十二日
《救赎圣事》训令，36-47，
48-79，礼仪及圣事部，二零零
四年三月二十五日

• 
• 

• 

• 



建议阅读文献：

《基督刚经过》（圣体圣事，信
德和爱德的奥迹），83-94，圣
施礼华
God Is Near Us: The
Eucharist, the Heart of Life,
Ignatius Press，若瑟拉辛格枢
机

注脚：

[1] 「基督的祭献和感恩祭的祭献是
一个独一无二的祭献」（《天主教教
理》，1367）。

[2] 「基督在教会的礼仪里主要是表
明和实现祂的逾越奥迹。耶稣在世的
时候，借着祂的教导和行动，宣讲和
预告祂的逾越奥迹。当祂的时辰一
到，祂经历了一件在历史中永存不
朽、独一无二的事件：祂「一次而永

• 

• 



远地」（罗6:10；希7:27；9:12）死
亡、被埋葬、从死者中复活、升天，
并坐在天父的右边。这是千真万确的
事件，在我们的历史中发生了，至今
仍是那样无与伦比的：其他所有的历
史事件，一经发生，随即消逝，淹没
在过去的岁月里。但是，基督的逾越
奥迹不会停留在过去的历史中，因为
祂已借着自己的死亡摧毁了死亡，于
是，基督本身的一切──祂为全人类所
做和所受的苦──都分享了天主的永
恒，超越万世，临现人间。十字架和
复活的事件长存不朽，并吸引众人归
向生命」（《天主教教理》，
1085）。

[3]感恩祭的圣事标记不是复制或使事
实重现的原因。它不是更新那流血的
祭献，因为基督已复活，「死亡不再
统治祂」（罗6:9）；亦不会在基督内
产生一些祂还未完全地和确定也拥有
的任何事。它不是一个基督在光荣中
祭杀和祭献性奉献的新行动。感恩祭
只是重现那先前已存在的事实：基督



的位格，降生的圣言，祂被钉死并己
经复活，在祂内的、救赎的祭献行
动。标记使基督以一个新的形式临
在，一个圣事性的临在，使教会可以
参与主的祭献。

[4] 「每次在祭台上举行『我们的逾
越羔羊---基督在十字架上的牺牲祭』
（格前5:7），就是实行我们得救的工
程。」（《教会宪章》，3 ）

[5]参 《天主教教理》，1368-1370

[6]梵蒂冈第二次大公会议《礼仪宪
章》，7

[7]参 感恩经from the Apostolic
Tradition of St. Hippolytus;
Anaphora of Addai and Mari;
Anaphora of St. Mark.

[8]参《罗马弥撒经书》感恩经第一式
（「主，因此我们作祢仆人的」及
「求祢慈祥地垂视这些祭品」）；感
恩经第三式（「上主，因此我们纪念



祢圣子的救世苦难」、「请垂顾祢教
会的奉献」及「愿圣神使我们成为祢
永恒的祭品」）。类似的表达也可在
感恩经第二及第四式找到。

[9]《书信》63:13，圣西彼廉

[10] 《天主之城》10:6，圣奥斯定

[11] 《对话录》4.61.1，圣大额我略

[12] 《罗马弥撒经书》感恩经第三式
（「请垂顾祢教会的奉献」及「愿圣
神使我们成为祢永恒的祭品」）

[13] 《天主中保》通谕，庇护十二
世，《教会训导文献选集》，3850；
《救赎圣事》训令，42，礼仪及圣事
部

[14] 《基督刚经过》，87，圣施礼华

[15] 《炼炉》，69，圣施礼华

[16] 特伦多大公会议，Teaching on
the Holy Sacrifice of the Mass, 第



六章，《教会训导文献选集》，
1747；梵二《司铎职务与生活》法
令，13；《活于感恩祭的教会》通
谕，31，若望保禄二世；《爱德的圣
事》劝谕，80，本笃十六世

[17]这些目的的特性不但基于举行祭
献的教会的意向，更重要的是基于耶
稣基督自己圣事性的临在。祂为继续
更新这些祂在加尔瓦略山上向天父奉
献自己生命的目的（参 罗8:34；希
7:25）。

[18]此特别的祈祷意向不会使某些人
自动获得救赎。恩宠并不机械式地施
予给这些信友，而是取决于他们以信
德、望德和爱德与天主的共融。

[19]参 《天主教教理》，945-958。
主祭不会因这特定的应用弥撒果实，
而排除了教会的其他成员和全人类，
使他们不能接受感恩祭献的效果。他
只是以一种特别的方式，涵盖某些信
友于其中。



pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/

zhs/article/di-er-shi-ke-ti-sheng-ti-
sheng-shi-er/ (2026年2月1日)

https://opusdei.org/zhs/article/di-er-shi-ke-ti-sheng-ti-sheng-shi-er/
https://opusdei.org/zhs/article/di-er-shi-ke-ti-sheng-ti-sheng-shi-er/
https://opusdei.org/zhs/article/di-er-shi-ke-ti-sheng-ti-sheng-shi-er/

	第二十课题：圣体圣事（二）

