
opusdei.org

第二十八课题：恩宠
与德行

恩宠「是天主无条件地赐给我
们的恩典，使我们分享祂由圣
神注入我们灵魂的生命，为治
疗其罪恶，并予以圣化。」
（天主教教理，1999）

2020年12月2日

下载《第二十八课题：恩宠与德
行》（pdf格式）

1. 恩宠

• 

https://odnmedia.s3.amazonaws.com/files/PDF%20%E7%AC%AC%E4%BA%8C%E5%8D%81%E5%85%AB%E8%AF%BE%E9%A2%98%EF%BC%9A%E6%81%A9%E5%AE%A0%E4%B8%8E%E5%BE%B7%E8%A1%8C20201122-072134.pdf
https://odnmedia.s3.amazonaws.com/files/PDF%20%E7%AC%AC%E4%BA%8C%E5%8D%81%E5%85%AB%E8%AF%BE%E9%A2%98%EF%BC%9A%E6%81%A9%E5%AE%A0%E4%B8%8E%E5%BE%B7%E8%A1%8C20201122-072134.pdf


在永恒中，天主已经召唤了人去分享
祂天主圣三的生活。 「这分享永生的
召叫是超性的。」（天主教教理，
1998）[1] 为引领我们向着这个超性
的终结迈进，天主甚至也恩赐我们在
现世生活就开始分享这个将会在天国
才能达到完美的终结。圣多瑪斯亚奎
纳称这一点为「光荣的预尝。」[2]
这个恩赐就是圣化的恩宠：

•圣化恩宠「是天主无条件地赐给我们
的恩典，使我们分享祂由圣神注入我
们灵魂的生命，为治疗其罪恶，并予
以圣化」（天主教教理，1999）；

•「恩宠是分享天主的生命」（天主教
教理，1997；参阅伯后1:4），是祂
圣化我们（参阅天主教教理，
1999）；

•所以，恩宠是新的、超性的生命；恩
宠也是一个新生，我们借着它而成为
天主的义子女，以分享圣子与天父之
间固有的、自然的父子之情：我们
「在圣子内，成为天主义子」；[3]



•恩宠从而引领我们进入天主圣三生活
的内心。身为义子女的我们就能够结
合于天主的独生子，称天主为「父」
（参阅天主教教理，1997）；

•恩宠是「基督的恩宠」，因为在我们
现在的境况中—— 就是说，在人类犯
了罪和基督的救赎工程完成之后——
我们得以领受恩宠，是由于我们能够
分享基督为我们赚取了的恩宠（参阅
天主教教理，1997）：「从他的满盈
中，我们都领受了恩宠，而且恩宠上
加恩竉。」（若1:16）恩宠使我们肖
似基督（参阅罗8:29）；

•恩宠是「圣神的恩宠」，因为恩宠是
由圣神注入人的灵魂中的。[4]

圣化恩宠也被称为「常居的恩宠」，
因为它是一个稳定的倾向，使人灵透
过被注入了的德行而臻于完美，使之
能够和天主共同生活，并以祂的爱而
行事。 （参阅天主教教理，2000）
[5]



2. 成义

恩宠在我们内的第一个效果就是成
义。 （参阅天主教教理，1989）成
义是人由罪恶的状态中过渡到恩宠的
状态（又被称为「正义的状态」，因
为恩宠使我们成为「义人」）。[6]
这是当一个人在领受圣洗圣事，及他
（通常借着忏悔圣事）每次得蒙天主
宽恕他的重罪和给他注入圣化恩宠时
所获得的效果。[7] 成义「是天主仁
爱最卓越的工程。」（天主教教理，
1994；参阅弗2:4-5）

3. 圣化

天主不会拒绝赐给任何人恩宠，因为
祂愿意所有人都得救（参阅弟前
2:4）：所有人都被召叫成圣（参阅玛
5:48）。[8] 恩宠「在我们内是圣化
工程的泉源」（天主教教理，
1999）； 恩宠治愈和提升我们被原
罪创伤了的本性，使我们的举止能够
配合天主子女这个身分，[9] 和肖似
基督（参阅罗8:29）：就是说，每一



个人都成为alter Christus，另一个基
督。这种肖似基督是在人的德行上彰
显出来的。

圣化的意思是个人的圣德的增长，与
天主趋向日益亲密的结合（参阅天主
教教理，2014），直至自己不仅成为
另一个基督，而且是ipse Christus，
基督自己[10]，与基督二合为一，成
为祂妙身的一个肢体（参阅格前
12:27）。若要在圣德中进步，人必
须自由自愿地与恩宠合作。而人必须
付出努力和奋斗，因为罪恶给人带来
了内在的失调（即是人对于犯罪的倾
向，fomes peccati）。「没有牺
牲、没有属灵的战斗，就没有圣德可
言」（天主教教理，2015)。[11]

所以，为了要在神修奋斗上得胜，我
们必须透过祈祷和克己（后者也即是
「感官的祈祷」）[12] 来向天主祈求
恩宠，和通过领受圣事而获得恩宠。
[13]



我们与基督的共融只会在我们得升天
国时才能是永远的。我们必须向天主
祈求获得坚持到底的这个恩宠，就是
说，在天主的恩宠中得到善终这个恩
赐。 （参阅天主教教理，2016和
2849）

4. 超性的德行

概括地说，德行「是一种习惯性的坚
决行善的倾向。」（天主教教理，
1803）[14] 「超性的德行直接归向天
主。超性的德行促使基督徒活出与天
主圣三的关系。」（天主教教理，
1812）「超性的德行是由天主注入信
友灵魂的，为使他们能以天主子女的
身分行事。」（天主教教理，1813）
[15] 超性的德行有三个：信德、望
德、和爱德。 （参阅格前13:13）

信德「是超性的德行，借着信德我们
信天主，信祂所说过的和启示给我们
的一切，并且信圣教会为我们提出的
当信道理」（天主教教理，1814）。
因着信德，「人自由地把自己整个托



付给天主」，[16] 并寻求认识和实践
天主的圣意：「义人因信德而生
活。」（罗1:17）[17]

「基督的门徒不该只是保持信德，活
出信德，还该宣认信德，满怀着信心
为信德作证，并传掦信德。」（天主
教教理，1816；参阅玛10:32-33）

望德「是超性的德行，借着望德我们
期盼天国和永生，视之为我们的幸
福：我们所信靠的是基督的许诺，所
依赖的不是我们自己的力量，而是圣
神恩宠的助佑。」（天主教教理，
1817）[18]

爱德「是超性的德行，借着爱德我们
为了天主自身，爱祂在万有之上，又
为天主的缘故，爱人如己。」（天主
教教理，1822）这是基督的「新诫
命」：「你们该彼此相爱，如同我爱
了你们一样。」（若15:12）[19]

5. 人性的德行



「人性的德行乃属理智和意志的坚决
态度、稳定的倾向、习惯性的完美。
德行依照理性和信德，规范我们的行
为，管理我们的情欲，引导我们的举
止。德行使我们容易地、自制地、愉
快地度一个美好的道德生活。」（天
主教教理，1804）这些德行「是以人
力取得的。伦理的德行是道德良好行
为的果实和种子。」（天主教教理，
1804）[20]

在人性的德行中，有四个被称为枢
德，因为其他一切德行都可以被归纳
为这四个枢德的范围之内。四枢德就
是智德、义德、勇德和节德。 （参阅
天主教教理，1805）

•智德「是支配理性之实践的德行，使
它在任何环境中辨别什么是我们的真
善，并简选适当的方法使之实现。」
（天主教教理，1806）圣多瑪斯亚奎
纳称之为「行为的正直规则」。[21]

•义德「是伦理的德行，在于依循恒久
和坚定的意愿，给予天主和近人所应



得到的。」（天主教教理，1807）
[22]

•勇德「是伦理的德行，它确保人在困
境中有毅力，在追求善时有恒心。勇
德坚定人的主意，在伦理生活中力拒
诱惑，克服困难。勇德使人能够克胜
恐惧，视死如归，冒险犯难，甘受迫
害。勇德能够使人为了维护正义的
事，甘愿放弃一切，甚至牺牲自己的
生命。」（天主教教理，1808）[23]

•节德「是伦理的德行，它调节感性乐
趣的吸引，并使人在运用世物时，保
持平衡。节德确保意志对本能的自主
能力。」（天主教教理，1809）有节
德的人调节自己的情欲，以善作为取
向，并且不让自己被情欲所控制（参
阅德18:30）。在新约中，节德称为
「节制」或「有限度」（参阅天主教
教理，1809）。

「德行位于中庸」（in medio
virtus）这一句谚语，在形容伦理的
德行时它的意思就是：德行的定位是



缺乏完美和过度完美两者的中间平衡
点。[24] 但是 in medio virtus 并不
表示要追求平庸。德行并不是两个或
以上的恶习的中间点，而是人的意志
的正确点，仿如一个顶端，与所有位
处深渊的一切恶习大相径庭。[25]

6. 德行与恩宠。基督徒的德行

因为原罪使人的本性受到了伤害，所
以人若要修成和实践德行就变得困难
了。 （参阅天主教教理，1811）[26]
对于基督徒来说，就只有依靠天主的
恩宠来治愈受了伤害的人性，以求修
成并实践各种德行。

恩宠提升人的本性，使人得以分享天
主的本性。同时，恩宠提升人性的各
种德行，使它们达至超性的境界（参
阅天主教教理，1810），导引人去按
着被信德照亮了的理智来行事：简而
言之，就是步武基督。这样，人性的
德行成为了基督化的德行。[27]

7. 圣神的各样恩赐与果实



「基督徒的伦理生活是由圣神的恩赐
所支持。圣神的恩赐是持久的倾向，
使人温顺良善，随从圣神的推动。」
（天主教教理，1830）。[28] 圣神的
恩赐就是：（参阅天主教教理，
1831）

第一是上智之恩：为了使人明白和正
确地断定天主的计划；

第二是明达之恩：为了使人深入了解
有关天主的真理；

第三是超见之恩：使人明辨和在具体
的行为上促进天主的计划；

第四是刚毅之恩：使人克服基督徒在
生命中遇到的困难；

第五是聪敏之恩：使人明白受造界的
优次有序；

第六是孝爱之恩：使人的举止行为合
乎天主子女的身分，并以手足之情对



待其他兄弟姊妹，因为每一个人都是
另一个的基督；

第七是敬畏天主之恩：使人弃绝一切
可能会得罪天主的事，如同一个孩子
由于爱而弃绝一切可能会得罪父亲的
事。

圣神的果实「是圣神在我们身上形成
的美德，作为永远光荣的初果」（天
主教教理，1832）。这些美德是圣神
在我们的灵魂内活动而产生出的习惯
性行为。按传统，教会列出十二个圣
神的果实：「仁爱、喜乐、平安、忍
耐、容忍、良善、厚道、忠言、温
和、端庄、节制、贞洁」（参阅迦
5:22-23）。

8. 人的激情对人的道德生活的影响

由于人灵魂与肉身实质的结合，人的
灵性生活 —— 就是凭以知识事物的
理智，和赖以自由选择的意志 ——
是受到人的情感影响的。这些影响显
示在情欲中；情欲是指感性的激情，



「使人在面对所感受到的或想像到的
善或是恶，倾向行动或不行动」（天
主教教理，1763）。激情是感性欲望
（高级的和低级的）的活动。情欲广
义上也可以称为「情绪」或「情
感」。[29]

情欲的例子有：爱、怒、惧等等。
「最基本的情欲便是受到善的吸引而
产生的爱情。爱情对不在目前的善产
生渴求，和得到它的希望。这动向的
完成在于获享善的快感和喜乐。恶的
体会则产生憎恨、厌恶和恐惧恶的来
临。这动向的终结则在于对当前恶的
哀愁，或抗拒恶的愤怒」（天主教教
理，1765）。

情欲对我们的道德生活有很大的影
响。 「情欲本身既非善亦非恶」（天
主教教理，1767）。「当情欲有助于
一个善的行为，在道德上便是善的，
反过来说，便是恶的」（天主教教
理，1768）。[30] 人性的完美需要人
的情欲接受理性的规范和意志的管



辖。[31] 人自从犯了原罪之后，人的
情欲已经不再受到理性的支配；情欲
往往把我们推向恶事。[32] 要把情欲
经常地、惯性地导向于善，人必须有
赖苦行的奋斗和圣宠的助佑，后者能
够治愈罪恶所遗留下来的创伤。

倘若意志是良好的，它可以利用情
欲，并且引导情欲向善。[33] 反之，
不良的、源于自私的意志，则会被杂
乱无章的情欲所制服，又或利用这些
情欲来作恶。（参阅天主教教理，
1768）。

Paul O'Callaghan

基本参考文献：

《天主教教理》，1762-1770、
1803-1832 和1987-2005

建议阅读文献：

圣施礼华，「人性美德」讲道，
载于《天主之友》，73-92

• 

• 



圣多瑪斯亚奎纳，《神学大
全》，I-II，qq. 22ff；
109-114；II-II，qq. 1-27；
47-62；139-143

注脚：

[1] 这召叫「全由天主无条件地采取
主动，因为唯有天主能显示自己，赐
予自己。这召叫超越人理性的了解能
力和意志的力量，就像超越所有受造
物的能力一样（参阅格前2:7-9）。」
（天主教教理，1998）

[2] 圣多瑪斯亚奎纳，《神学大全》
II-II，q. 24，a.3, ad. 2

[3] 梵二《论教会在现代世界牧职宪
章》，22。参阅罗8:14-17；迦
4:5-6；若一3:1

• 



[4] 所有受造的恩典都是发自那「自
有的恩赐」，即是圣神。 「天主的
爱，借着所赐与我们的圣神，已倾注
在我们心中了。」（罗5:5；参阅迦
4:6）

[5] 我们必须区分「常居的恩竉」和
「现时的恩宠」，「后者是指在皈依
的开始，或在圣化工程中，天主的干
预。」（天主教教理，2000）

[6] 「成义包括罪过的赦免，以及人
内心的圣化与革

[7] 对于一个成人来说，这一步是天
主的推动（现时的恩竉）和人自主地
争取得来的果实。 「在恩宠的推动
下，人转向天主，远离罪恶，于是领
受来自天上的寛恕和义德［圣化恩
宠］。」（天主教教理，1989）

[8] 这个真理是我主透过圣施礼华从
1928年10月2日开始的教导，特别大
力地提醒我们。正如圣教会在梵二
（1962-65）中表明：「任何身份与



地位的所有基督徒，都被号召走向基
督生活的饱和点及爱德的成全境
界。」（梵二教会宪章，40）

[9] 参阅圣多瑪斯亚奎纳，《 神学大
全》，III，q.2，a.12，c

[10] 参阅圣施礼华，《基督刚经
过》，104

[11] 但「如果我们的自由，符合天主
安置在人心中对真理和美善的感悟，
基督的圣宠绝不会与之竞争。」（天
主教教理，1742）相反，「恩宠满足
人的自由的深切渴求。它邀请人自由
地与它合作，并使自由达到完美的境
界。」（天主教教理，2022）由于人
的本性受了罪恶的伤害，所以人若要
恒常地按着自然道德律来生活，恩宠
是不可或缺的。

[12] 圣施礼华，《基督刚经过》，9

[13] 我们也可以依赖诸惠中保至圣圣
母玛利亚的代祷，以及依赖圣若瑟、



我们的护守天使、和诸位圣人的代
祷。

[14] 反之，恶习是人重复地做的坏行
为而养成的一些伦理习惯，使人倾向
于重复地做这些坏行为而变得每况愈
下。

[15] 在某程度上，好比人的灵魂怎样
透过它的潜能（即理智和意志）运
作，一个在恩宠状态中的基督徒也是
通过三个超性德行—— 这些如同被恩
宠提升了的「新本性」的潜能—— 行
事。

[16] 梵二《天主的启示》教义宪章，
5。

[17] 信德是彰显于行为的：一个活的
信德会「以爱德行事」（迦5:6），同
时「信德没有行为也是死的」（雅
2:26），虽然人若不犯违反信德的
罪，信德这个恩宠就会存留在他内
（参阅特伦多大公会议：DZ
1545）。



[18] 另参阅希10:23及铎3:6-7。 「望
德是回应人对幸福的向往，这向往是
天主放置在人心内的」（天主教教
理，1818）：望德提升人对幸福的向
往，并予以净化和保护人不致陷于败
兴；望德打开期待永福的人的心扉，
保护人远离自私，并导人向幸福（参
阅同上）。

我们应当期盼天主对那些爱祂（参阅
罗8:28-30）并承行祂旨意的人（参
阅玛7:21）所应许了的天上的光荣，
确信借着天主的恩宠，我们将会有能
力「恒心到底」（参阅玛10:22）。
（参阅天主教教理，1821）

[19] 爱德在所有的德行中占首位（参
阅格前13:13）。 「但我若……没有
爱，我什么也不算……为我毫无益
处。」（格前13:1-3）

「所有德行的操练都由爱德激发和启
迪。」（天主教教理，1827）爱德是
「诸德的模式」：爱德赋予诸德「活
力」或「生气」，因为爱德把其他所



有德行导向天主的爱；没有爱德，所
有其他的德行都是「死的」。

爱德净化人的爱的能力，并且把这个
能力提升到天主之爱那超性的完美境
界。 （参阅天主教教理，1827）爱
德是有优次先后的。爱德也在手足规
劝中显示出来。 （参阅天主教教理，
1829）

[20] 正如在下一节所解释的，一个基
督徒可以借着天主的恩宠而修成这些
德行，因为天主的恩宠会净化人的本
性，赐人力量去实践各种德行，并引
导它们达至更高一层的美善。

[21] 圣多瑪斯亚奎纳，《神学大
全》，II-II，q.47，a.2，c。智德引
导人去正确地判断应该如何行事：智
德并不劝阻人行事 。 「智德不和胆
小或害怕，口是心非或虚伪相混。智
德被称为诸德的舵手（auriga
virtutum）；智德导引别的德行，为
之指出规则和标准。⋯ 因着智德，我
们在个别的场合里，无误地运用伦理



的原则，并在辨别当行的善和当避的
恶时，克服迟疑不决。」（天主教教
理，1806）

[22] 严格地说，人并不能偿还他所欠
天主的，或是天主所应得的。所以，
以人对天主来说，义德的更合适的称
谓是「虔敬之德」，「因为对天主来
说，只要我们尽全力去满全这些责
任，这样就已经足够了。」（圣多玛
斯亚奎纳，《神学大全》，II-II，q.
57，a.1，ad 3）

[23] 「在世界上你们要受苦难；然而
你们放心，我已战胜了世界。」（若
16:33）

[24] 例如，勤劳就是人去做应尽的工
作，不太过份，但也不怠惰。与勤劳
相反的就是工作不尽力、浪费时间等
等。其它相反勤劳的还有：无序地过
度工作、忽略其它应做的事（诸如敬
拜天主、对家庭的关心、必须的和适
当的休息、实践爱德等等责任）。



[25] “in medio virtus” 这个原则
只适用于伦理德行。这些德行的目的
就是如何去实现一个目标，而实现目
标的方法就包涵如何去决定什么才是
中庸之道。但是，这个原则并不适用
于直接以天主为其目标的超性德行
（即信德、望德、和爱德）。所以，
对于超性德行，人是不会过度的：人
是不可能会「过份地祈望天主」或
「过份地爱祂」的。

[26] 人的本性被罪恶所伤害了。所
以，人性有了不是它原本所有的、罪
恶所带来的坏倾向。正如一个人跛
行，那是因为他的腿有病，不是他的
本性；假使所有人都跛行，跛行仍然
不是人的本性。同样，人的灵魂受了
原罪和本罪的伤害（诸如骄傲、懒
惰、迷色等等倾向），这些伤害也不
是人原来的本性。借着个人的努力和
恩宠的助佑，这些伤害是可以得到治
愈的，好使人能够成为天主的子女，
并以相称天主子女的身份去行事。这
种「健康」的情况是透过实践各种德



行来赢取的。同样，人的恶习则会使
「病情」加剧。

[27] 在这方面来说，有一个智德是人
性的德行，但同时也有另一个超性的
智德。后者是天主连同恩宠一起注入
一个人的灵魂内的。若要一个超性的
德行结出果实—— 即是产生善行
—— 那就需要有相应的、人性的德行
去配合（其它三个枢德也有着同样的
情况：义德这个超性的德行有赖于人
性的义德；勇德、和节德也是一
样）。换一句话说，基督徒的完美
—— 即成圣—— 有赖、并且包含人
性的完美。

[28] 这里，我们可以利用以下的经典
解释去帮助明白圣神的恩赐在道德生
活中所起的作用。正如人的本性有两
种能力（即理智和意志）使人可以分
别实现明达和自愿两种行为，同样，
被恩宠提升了的人性也有一些能力使
之实践超性的行为。这些能力就是超
性的德行（即信德、望德、和爱



德）。它们如同一条小船的橹，使小
船可以朝向它的超性的目标前进。可
是，这个目标是超越我们的，以至这
三个超性的德行也不足以使我们扺达
它那里。除了恩宠之外，天主也一同
赐予我们圣神的恩赐。圣神的恩赐赋
与人的灵魂一种新的完美，使人灵能
够被圣神亲自所推动，就像船帆通过
风力而推动船只向前迈进。圣神的恩
赐使我们更加温顺地让圣神在我们内
行动，从而使我们得到成全。

[29] 有人也会谈及「超越感性的」或
灵性的「情操」或「情感」；它们并
不是正式的「激情」，因为它们都不
附带感性欲望的活动。

[30] 例如，愤怒可以是良好的，就是
当人面对一件恶事而产生的愤怒。愤
怒也可以是不良的，就是不受控制
的、或是驱使人去做恶事的愤怒（例
如使人产生报复之心的愤怒）。恐惧
也有良好的恐惧和不良的恐惧，后者
会防碍人去行善。



[31] 参阅圣多瑪斯亚奎纳，《神学大
全》，I-II，q.24，aa. 1及3。

[32] 有时候，人的情欲可以支配一个
人，以至把他对于某一件事的道德责
任减到最低。

[33] 「人在道德上的完美，不仅在于
人为意志所驱使而向善，也靠感性对
善的欲望，一如圣咏所说：『我的心
灵以及我的肉身，向生活的天主踊跃
欢欣』（咏84:3）。」（天主教教
理，1770）「若爱是恶的，情欲也是
恶的；若爱是善的，情欲也是善
的。」（圣奥思定，《天主之城》，
14，7，2：PL 41，410）

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/
zhs/article/di-er-shi-ba-ke-ti-en-chong-

yu-de-xing/ (2026年2月2日)

https://opusdei.org/zhs/article/di-er-shi-ba-ke-ti-en-chong-yu-de-xing/
https://opusdei.org/zhs/article/di-er-shi-ba-ke-ti-en-chong-yu-de-xing/
https://opusdei.org/zhs/article/di-er-shi-ba-ke-ti-en-chong-yu-de-xing/

	第二十八课题：恩宠与德行

