
opusdei.org

第八课题：耶稣基
督，真天主又真人

耶稣基督取了人性，却没有一
刻不是天主。祂是真天主和真
人。

2019年3月5日

下载《第八课题：耶稣基督，真
天主又真人》（pdf格式）

1. 圣言的降生成人

「时期一满，天主派遣了祂的独生
子，生於女人」（迦4:4）。因此，天

• 

https://odnmedia.s3.amazonaws.com/files/%E7%AC%AC%E5%85%AB%E8%AF%BE%E9%A2%98%EF%BC%9A%E8%80%B6%E7%A8%A3%E5%9F%BA%E7%9D%A3%EF%BC%8C%E7%9C%9F%E5%A4%A9%E4%B8%BB%E5%8F%88%E7%9C%9F%E4%BA%BA20190302-110133.pdf
https://odnmedia.s3.amazonaws.com/files/%E7%AC%AC%E5%85%AB%E8%AF%BE%E9%A2%98%EF%BC%9A%E8%80%B6%E7%A8%A3%E5%9F%BA%E7%9D%A3%EF%BC%8C%E7%9C%9F%E5%A4%A9%E4%B8%BB%E5%8F%88%E7%9C%9F%E4%BA%BA20190302-110133.pdf


主满全了亚当和厄娃被逐离乐园时，
有关救世主的许诺：「我要将仇恨放
在你和女人，你的後裔和她的後裔之
间，他会踏碎你的头髗，你要伤害他
的脚跟」（创3:15）。创世纪这一节
有时被称为「原始福音」或最先的福
音，乃因这是首次宣报这救援的喜
讯。传统认为，「女人」一词直接指
厄娃，但它的圆满意思是指玛利亚；
女人的「後裔」则同时意指人类和基
督。

由那时起，直至「圣言成了血肉，居
住在我们中间」（若1:14）的时刻，
天主都在準备人类迎接祂的独生子。
天主为自己选择了以色列人，与他们
订立盟约，逐步培育他们，介入他们
的历史中，藉圣祖和先知向他们启示
自己的计画，并为自己而圣化他们。
这一切都是为基督所建立的、新而完
美的盟约作準备和预象，同时也是为
降生成人的圣言所带来的、圆满和决
定性的启示作準备和预象。[1] 虽然
天主为準备救主的来临，拣选了以色



列民族，却不代表祂捨弃其他民族，
「外邦人」，因祂从没停止向「万
民」为自己作證（参 宗14:16-17）。
天主的眷顾确保了外邦人对救恩的需
要有某程度上的体认，也确保了大地
四极都渴望天主的救赎。

降生的源起乃是天主对人类的爱。
「天主对我们的爱在这事上已显示出
来：就是天主把自己的独生子，打发
到世界上来，好使我们藉著祂得到生
命」（若一4:9）。圣三的第二位在其
子的至圣位格的合一内，分享了我们
的人性。由於天主以此方式将自己给
予我们，所以我们可以说，降生成人
是天主对我们的爱最卓绝的标志。

因为亚当和厄娃在乐园堕落後，降生
成人的目的就是拯救和赎罪，正如我
们在信经中所宣认的：「祂为了人类
和我们的得救，从天降人：祂因圣
神，由童贞玛利亚取得肉躯，而成为
人。」[2] 基督谈及自己时，提到人
子来是为寻找和拯救迷途者（路



19:10；参玛18:11），「因为天主没
有派遣子到世界上来审判世界，而是
为叫世界藉著祂而获救」（若
3:17）。

降生成人不但显示了天主对人类无限
的爱、无限的仁慈、公义和力量，同
时藉降生成人的圣言，显示了天主的
上智拯救人类的道路，是最适合於人
性的道路。

耶稣基督，降生的圣言，「并非一个
神话，或一个抽象的概念；祂是历史
中的一个人，活在特定的环境，并在
此世度过其生命後死亡」，因此基督
徒信仰要求对衪有一个历史的研究。
[3]

正如基督的存在是信德的教理，同
样，祂真实地为我们而死，并在第三
天复活（参 格前15:3-11）也是信德
的教理。基督的存在是历史所确證的
事实，特别是来自新约的分析，而新
约的历史价值是无容置疑的。我们也
有其它基督信仰以外、有关基督生活



的古代證明，不论是外教的或犹太人
的。因此，我们不能接受那些建构出
「历史中的耶稣」、而以之相反「信
仰中的基督」的讲法；也不能接受另
一种讲法，谓新约中提及基督的部
分，大多是耶稣的门徒的信仰阐释，
而非真实的历史，因为耶稣的历史为
我们是隐藏的。这些看法，大多是源
於不接受任何超性事物的严重偏见，
它们解释不了当代历史研究已确證的
事实，即早期基督信仰的见證人所提
供有关基督的描述，实在是基於那些
发生过的事件的。

2. 耶稣基督，真天主真人

「降生成人是天主性和人性在圣言的
唯一位格内奇妙结合的奥迹」（《天
主教教理》483）。天主圣子降生成
人，「并不是说耶稣基督一部分是天
主，一部分是人；也不是天主性和人
性的模糊混合产物。祂确实成了人，
但仍是真正的天主。耶稣基督是真天
主，又是真人」（《天主教教理》



464）。天主的永恒圣言、耶稣基督
的天主性，已在论天主圣三的题五中
谈及。本文主要集中於祂的人性。

教会在第一个世纪就已保卫和澄清这
信仰的真理，以抵抗异端的否认或错
误诠释。远自第一世纪，已有一些犹
太裔的基督徒(Ebonites)，认为基督
是一个纯粹的人，儘管祂充满圣德。
第二世纪则有「嗣子论」，认为耶稣
只是天主的义子，即耶稣只是人，但
有天主的力量居於其内。按这些异
端，天主只有一个位格。这种说法分
别为教宗圣维多一世於公元190年，
及268年的安提约大公会议、382年的
君士坦丁堡第一次大公会议和罗马主
教会议所摈弃。[4] 否认圣言之天主
性的亚略异端，也否认耶稣基督为天
主。亚略於325年为尼西亚大公会议
所摈弃。今天，教会再次提醒我们，
耶稣基督是天主之子，由万世以前就
已存在，祂在降生之时，在其唯一的
神性位格内，取了人性。[5]



另外，教会亦面对另一些错误，它们
否定基督的人性。这些错误包括了否
定基督的身体或灵魂的异端。前者之
中，有不同形式的幻影论，其中含有
唯识论及摩尼教的背景。它们中的一
些跟随者，认为基督拥有一个天上的
身体，或其身体只具外观，或祂只是
突然出现在犹太，而没有出生或成长
过的。圣若望已须对付这种错误：
「很多迷惑人的，来到了世界上，他
们不承认耶稣基督是在肉身内降世
的」（若二7；参若一4:1-1）。

亚略和劳狄刻雅的亚玻林否认基督拥
有一个真正的人性灵魂。特别是後
者，他对此错误的散播影响深远，甚
至远及几个世纪以後的基督论争辩。
亚玻林为保护基督的唯一性和无罪
性，认为圣言已可满全人性灵魂的功
能。可是，这讲法等同於否定基督的
真正人性，正如所有人一样，基督的
人性该是由身体和灵魂所组成的。
（参 《天主教教理》471）。他为



382年的君士坦丁堡第一次大公会议
和罗马主教会议所摈弃。[6]

3. 二性结合於一位

第五世纪初，在经历了上述的争论
後，明显地需要对圣言一个位格内的
两个本性—人性和天主性—的完整
性，加以卫护。因此，基督内在的合
一成了教父在基督论和救赎论的重
心。新的讨论加深了在这问题上的认
知。

首个主要的争论源自聂斯多略的某些
说法。聂斯多略是君士坦丁堡的宗主
教，他认为基督内有两个主体：天主
性的主体和人性的主体，二者有某种
的精神连繫，却并不实在地连合一
起。这个基督论的错误，使他亦拒绝
称圣母为天主之母，
「Theotókos」。按他的见解，玛利
亚只是基督的母亲，而非天主的母
亲。为反对这异端，亚历山大的圣济
利禄和厄弗所大公会议在431年强
调，「基督的人性除了附属於天主子



的属神位格外，别无其他的主体，而
这人性是祂在受孕时摄取而成为自己
的。因此，厄弗所大公会议於431年
宣认，玛利亚由於在自己胎中怀了成
为人的天主子，故确实成了天主的母
亲」（《天主教教理》466；《教会
训导文献选集》250、252）。

若干年後，又有另一种名为「一性
论」的异端出现。此异端既有亚玻林
主义的成分，又误解了圣济利禄的教
导和言语。主张者为欧迪奇，他是君
士坦丁堡某隐修院院长。他肯定基督
的唯一位格生活在一个本性内，故祂
的人性为其天主性所吸收。此错误为
教宗大良在其《弗味拉书》[7] 、及
451年的加采东大公会议所摈弃，此
会议为基督论奠下基础，而前者则在
拉丁神学中弥足珍贵。会议训示，
「我们一致教导人相信：同一圣子、
我们的主耶稣基督，具有完全的天主
性和完全的人性」。[8] 同时又说
明，两个本性的结合是「毫不混淆，



毫不变更、毫不分割、毫不相离」。
[9]

553年君士坦丁堡第二次大公会议再
次肯定和澄清了加采东的训导，对前
次会议提供了可靠的诠释。是次会议
不但重複地强调基督的合一，[10] 同
时亦肯定基督的两性是在其主体内结
合的。[11] 如此解决了圣济利禄教导
中的、以「本性」论结合的不明确之
处。君士坦丁堡第二次大公会议也阐
明了圣济利禄那著名公式：「天主圣
言的唯一降生本性」的真正意义[12]
（圣济利禄以为此字词源自圣亚大纳
削，但其实是亚玻林主义的篡改）。

大公会议的教长们以当时的语言，订
定了这些决议，是为了澄清那些具体
的错误，而不是为了整体地解释基督
的奥蹟。正如尼西亚大公会议用了
「同性同体」一词，加采东大公会议
则用了本性、位格、主体，等等。这
些字词全按当时一般用字及神学用语
的意义来理解。但不如某些人所谓，



福音的讯息成了希腊化。事实上，那
些严格地显示自己为希腊化的人，正
是那些提出异端的人，如亚略、聂斯
多利，等等，他们尝试表达天主和基
督的奥蹟时，未能看懂当时哲学用语
的限制。

4. 基督的神圣人性

「在圣子降生的奥妙结合中『人性被
摄取，但并不因此而消失』（《教会
在现代世界牧职宪章22，2》）」
（《天主教教理》470）。因此，教
会护卫「基督人性的完整事实，它具
有理智和意志的各项功能；教会同样
一有机会就提醒我们，基督的人性隶
属於摄取它的天主子的属神位格。祂
在这人性内所是和所做的一切，都来
自「圣三中的一位」。因此，天主子
把祂在圣三内的位格存在方式，传授
给祂的人性。故此，在其灵魂内一如
在其肉身上，基督都以人的方式表达
圣三的属神举止（参若14:9-10）」
（《天主教教理》470）。



基督人性的灵魂拥有真正的人性知
识。天主教信理传统上亦教导，基督
作为人，拥有获得的知识、灌输的知
识，和只属天上真福的知识。基督获
得的知识，本身不可能是无限的。
「为这缘故，天主子成了人後，能够
『在智慧、年龄和恩宠上，渐渐地增
长』（路2:52），而且也须询问一些
在人生处境下靠经验才能获知的事情
（参 谷6:38; 8:27; 若11:34）」
（《天主教教理》472）。在基督内
住有整个天主圣神及其神恩（参 依
11:1-3），祂也拥有灌输的知识，即
不由理性努力所获致的知识，却是由
天主直接灌输在人的理性中。因此，
「天主子即使在祂的人性认知中，也
显示出属神的洞悉力，透视人心中隐
密的思想（参 谷2:8; 若2:25;
6:61）」（《天主教教理》473）。
基督也拥有那只属真福的知识。「由
於基督的人性知识与天主性的智慧结
合於降生圣言的位格中，基督完全明
白祂要来启示的永恒计画。（参谷
8:31; 9:31; 10:33-34; 14:19-20,



26-30）」（《天主教教理》
474）。

综观而言，我们一定要声明:基督--就
算以祂是一个人来说--是不容有错
的：承认在祂内有错误，即承认圣言
—在基督内的唯一位格—有错误。而
有关无知本身，我们必须谨记，「祂
在这领域说不知道的事，在别处却声
明祂没有使命予以揭露。（参 宗
1:7）」（《天主教教理》474）。由
此我们可知，在人性层面，基督确知
自己乃圣言，及其救世使命。[13] 另
一方面，由於基督在世时已拥有对天
主的荣福直观，天主教的神学一直否
认在基督内存有信德。[14]

由一性论推演出来的一能论
（monoenergetic）和一志论异
(monothelitic)端，宣称在基督内只
有一个行动或一个意志。教会在681
年的君士坦丁堡第三次大公会议中宣
佈：「基督有两个意志和自然地有两
个本性的运作，即天主性的和人性



的，两者并不对抗，却互相合作，务
使降生的圣言，听从父命，以人性愿
意接受祂跟天主圣父和圣神，为了我
们的得救所决定的一切（参 《教会训
导文献选集》556-559）。基督的人
性意志，『绝不抗拒或勉强追随，反
倒甘心服从全能天主的意愿』（《教
会训导文献选集》556）」（《天主
教教理》475）。这是一个基本的问
题，因为它实与基督自己的存有，及
我们的得救有关。圣马西莫曾努力且
出色地，以耶稣在山园祈祷中的记
载，澄清此信理，显示了基督人性的
意志与天父的意志是一致的（参 玛
26:39）。

双重本性的後果，就是在基督内出现
双重行动：源自天主性的天主性行
动，及源自人性的人性行动。另外，
亦有一种行动是天主性与人性一起完
成的，即人性行动成为天主性的工
具；基督所行的神蹟就是如此。



在教父时代，有关基督论的一个最後
重大的争议中，也澄清了圣言降生成
人的事实：即圣像的争论。以壁画、
人像画、浮雕等方式来代表基督，已
是非常古老的习尚，甚至可回溯至第
二世纪。第八世纪初，发生在君士坦
丁堡的反圣像危机，是由君王的一封
谕令开始的。数世纪以来，神学家对
使用圣像一事争论不断，有人赞成，
有人反对，但一直相安无事。反对者
认为，天主的无限并不能关闭於或限
制於一幅有限的画作中。可是，如圣
若望达玛苏所言，降生成人本身就是
限制了「不能受制」的圣言。「由於
圣言成了血肉，取了真正的人性，基
督的肉身就有了局限，因此基督人性
的外貌可被描绘出来（参 迦3:1）」
（《天主教教理》476）。在787年的
尼西亚第二之大公会议中，「教会承
认以可敬而神圣的形象去表达基督是
合法的」（《天主教教理》476）。
实在，「基督肉身的个别特质，表达
了天主子的至圣位格。祂自己造了自
己肉身的特徵并愿为信友所尊崇，而



信友透过尊崇绘画在神圣画像中的基
督身体，实是尊崇其所代表的位
格。」[15]

基督的灵魂，就如其他人的灵魂一
样，本质上并非天主性而是人性的。
祂的灵魂藉圣化恩宠所完善。圣化恩
宠「是一个常居的恩赐，一个稳定
的、超性的倾向，使人灵本身臻於完
美而能和天主共同生活，并以祂的爱
而行事」（《天主教教理》2000）。
正如加俾额尔天使在报喜时向圣母所
言，基督是神圣的（参 路1:35）。基
督的人性是完全神圣的，是所有人圣
德的泉源和模範。藉降生成人，基督
的人性与圣言的位格一起，被提昇至
与天主性至高的合一中，所有受造物
亦能被提昇至此。从基督人性的角度
来看，人所能接受的最大礼物，就是
二性一位的结合，我们习惯称此结合
为合一之恩。而藉圣化恩宠，基督的
灵魂经转化而被天主化，转化意指由
灵魂的行动提升至天主密契生活的层
面，使其超性的行动拥有了本身没有



的「同体性」。祂恩宠的圆满同时亦
表示了灌输恩宠及天主圣神神恩的存
在。

从基督的满盈中，我们都领受了恩
宠，而且恩宠上加恩宠（若1:16）。
这些恩宠和神恩之所以赋予基督，不
独按祂作为圣子的尊威，而亦按其作
为新亚当和教会元首的使命。因此，
我们所说在基督内的「元首」之恩，
并不与祂个人的恩宠分离，而强调祂
对教会成员的圣化行动。因为教会是
「基督的身体」（《天主教教理》
805），「基督是她的头：教会藉著
祂、在祂内、并为祂而生活，祂则偕
同教会并在教会内生活」（《天主教
教理》807）。

降生成人的圣言的心：「耶稣在祂的
生活、痛苦和受难中，认识并爱了我
们每一个人和所有的人，并为了我们
每人奉献了自己：『天主子爱了我，
且为我捨弃了自己』（迦2:20）。祂
以人的心爱了我们众人」（《天主教



教理》478）因此，耶稣至圣之心是
爱情的完美楷模，祂藉此继续爱永恒
的父，及所有的人（参 同上）。

José Antonio Riestra

基本基本参考文献：

《天主教教理》422-483
本笃十六世，若瑟拉辛格，《纳
匝肋人耶稣》

建议閲读文献：

F. Ocáriz, L. F. Mateo Seco,
and J. A. Riestra, The Mystery
of Jesus Christ: A Christology
and Soteriology Textbook ,
Dublin: Four Courts Press,
1994

注脚

• 
• 

• 



[1] 参梵二《教会》宪章，9

[2] 君士坦丁堡第一次大公会议，
《信经》，《教会训导文献选集》
150；参 梵二《教会》宪章55

[3] 参M. Sharkey (ed),
International Theological
Commission, Texts and
Documents 1969-1985 , San
Francisco: Ignatius Press, 1989

[4] 参《教会训导文献选集》151、
157-158

[5] 参Congregation for the
Doctrine of the Faith, Declaration
Mysterium Filii Dei, 21 February
1972, in AAS 64 (1972), 237-241

[6] 参《教会训导文献选集》151、
159

[7] 参《教会训导文献选集》290-295



[8] 参《教会训导文献选集》301；
《天主教教理》467

[9] 参《天主教教理》467

[10] 参《天主教教理》473

[11] 参《天主教教理》475

[12] 参《天主教教理》479

[13] 参International Theological
Commission, 'The Consciousness
of Christ Concerning Himself and
His Mission' (1985), in Sharkey M.
(ed), International Theological
Commission, Texts and
Documents 1969-1985. (San
Francisco: Ignatius Press, 1989)

[14] 参Congregation for the
Doctrine of the Faith, Notification,
26 November 2006, no. V

[15] 尼西亚第二次大公会议，《教会
训导文献选集》601



pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/

zhs/article/di-ba-ke-ti-ye-su-ji-du-
zhen-tian-zhu-you-zhen-ren/ (2026年2

月1日)

https://opusdei.org/zhs/article/di-ba-ke-ti-ye-su-ji-du-zhen-tian-zhu-you-zhen-ren/
https://opusdei.org/zhs/article/di-ba-ke-ti-ye-su-ji-du-zhen-tian-zhu-you-zhen-ren/
https://opusdei.org/zhs/article/di-ba-ke-ti-ye-su-ji-du-zhen-tian-zhu-you-zhen-ren/

	第八课题：耶稣基督，真天主又真人

