
opusdei.org

战斗、亲近、使命
（2）：路是你走出来
的

对基督徒而言，天国总是近在
咫尺：生命既是旅程，也是目
的地。

2025年9月16日

「人生是旅程，不是目的地。」这是
网络上最受欢迎的名言之一。[1]只要
简单搜寻这些字句，就会出现无数适
合各种品味的图片和桌面背景：有蜿
蜒道路或高速公路的田园风景、盪鞦



韆的女孩、具有复古气息的风格化构
图⋯⋯但是，我们说人生是旅程而非
目的地，到底意味着什么？只是一句
陈腔滥调吗？还是因为这句话让我们
能以客观相对的角度看待自己的错误
而吸引我们，还是因为它暗示最关键
的是人要活着，而不是如何活或为何
而活？旅程和目的地彼此对立吗？目
的地—特别是我们的“命运”—难道
不存在于旅程中的每一刻吗？

这些问题确实需要平静地思考。让我
们回味一下这句座右铭如何在人的日
常生活中启发他们。例如，在喜爱跑
步者的世界里，优先考虑旅程而非目
的地的想法很受欢迎。有时跑者，特
别是初学者，常以雄心勃勃的目标开
始，好像距离、体能或是减重等。正
如我们可以想象的，大多时候他们都
无法如预期一般轻易的达成这些目
标。有一位跑者这样描述他的经验：

「日复一日，我无法达成我的目标。
日复一日，我累积了一些证明自己不



是跑者的凭据。似乎每次跑步都在强
调我还没达到目标的这件事实。然而
我在跑步时所忽略的，正是我在旅行
时已经清楚知道的一点：重点是享受
旅程！（⋯⋯）后来我意识到，每次
跑步都是件礼物，都是到达你想去之
处的机会。有了这个新的领悟，我改
变了对跑步的态度。我不再否认自己
感受到的喜悦、不再累积失败的日
子。我开始更加'活在当下'，将每次跑
步视为欣赏眼前事物的大好良机。」
[2]

这位跑者学习到的重要教训，我们任
何人都可以把它应用在人生旅程中。
凭借信仰，我们知道我们的目的地存
在于旅程的每一时刻，因为基督徒的
圣召是呼召我们完全为天主而活、与
天主同在，在我们穿越历史的旅程中
已经如此，何况在天国，祂最终成为
「万物之中的万有。 」（格前15：
28）因此，圣施礼华说道：「天堂的
福乐，是为那些懂得如何在世上快乐
生活的人。」[3]



然而，要达成旅程与目的地之间这种
平静的合一并不容易。实际上，这是
一生的功课，生命既短暂又漫长。就
像那位跑者一样，当我们望着目标、
转身看看现在的位置时，我们可能会
沮丧：看到我们前面还有很远的距离
时，可能会让我们停下脚步，甚至对
旅程感到绝望。但耶稣警告我们不要
陷入这种诱惑：「你们先该寻求天主
的国和它的义德，这一切自会加给你
们。所以你们不要为明天忧虑，因为
明天有明天的忧虑;一天的苦足够一天
受的了。」（玛 6：33-34）当天主
的国—也就是成圣的召唤—成为优先
级的首位时，每一步都是你想到达之
「处」、与你渴望的「那位」同在的
机会。从这个角度来看，天国总是近
在咫尺，生命既是旅程，也是目的
地。

那么，让我们考虑一些前往天国旅程
的因素。首先，要确信我们决非是独
自去旅行的：我们有天主作为我们旅
程的朋友和同伴。其次是要需要学习



面对沮丧，并将我们的局限和罪过加
以转化。最后，要深信活在当下是在
今世和天国都找到幸福的最佳方式。

谦逊地与你的天主同行

在旧约中，米该亚的简短书卷充满了
惩罚的预言。透过祂的先知，天主责
备撒玛黎雅人的偶像崇拜;责备祂的子
民外在、空洞的敬拜;也首次预言耶路
撒冷的沦陷。但还不止于此：他的讯
息也是充满了希望和救恩。米该亚的
使命不仅是谴责邪恶，也是提醒百姓
天主非常接近了：「人啊！已通知了
你，什么是善，上主要求于你的是什
么：无非就是履行正义，爱好慈善，
谦逊地与你的天主往来。」（米6：
8）

圣神透过先知说话，但并没有告诉我
们要迈向天主，仿佛祂在远方，在漫
长旅程的终点等待我们。圣神告诉我
们要与祂同行。祂会在一切事上陪伴
我们，祂对我们的一切都深感兴趣：
我们所想的、所看的、所说的、所渴



望的：「耶稣基督，真天主和真人，
了解我并看顾我，因为祂是我的兄弟
和我的朋友。」[4]

与天主同行意味着与祂一起经历我生
命中的所有大大小小的情节;与祂谈论
一切，时刻聆听祂;让自己可能被祂要
求去做意想不到的事情;或带我走上自
己未曾想象过的道路。与朋友同行的
人准备好谈话和聆听。前往厄玛乌的
门徒就是这样行走的，尽管他们不认
识那位如此专注聆听他们、如此有力
地对他们说话的陌生人，不知到什么
程度，那位陌生人竟然是他们的兄弟
和朋友？他们全然没意识到自己正在
与天主同行，天主正在为他们开启意
想不到的视野（参路24：13-35）。
「主啊，祢在每方面都是伟大的！但
最使我感动的是祢降尊就卑，在每天
的喧哗中寻找、跟随我们每个人。主
啊，让我有孩子的童真、纯洁的眼
目、清晰的头脑，好让祢来临时，虽
然没有外在的光荣，我们也能认出是
祢。」[5]



天主也希望我们「谦逊地」与祂同
行。这意味着什么？祂在圣咏中最短
的章节之一向我们暗示：「上主，我
的心灵不知骄傲蛮横，我的眼目不知
高视逞能; 伟大惊人的事，我不想
干，超过能力的事，我不想办。 我只
愿我的心灵，得享平静与安宁; 就像
断乳的幼儿，在他母亲的怀抱中。」
（咏131：1-2）心存谦卑的与天主同
行，意味着不追求那些与我无关、或
许不适合我的结果或成败;满足于我所
拥有的、满足于天主所赐予的、满足
于生活所给予的。并且全心全意地活
出这一切。矛盾的是，当我们心存谦
卑的与天主同行时，我们的成就竟超
乎我们的想象。「当那个穷寡妇在圣
殿，奉献她微小的献金时，你没有看
见耶稣眼中所闪耀的光芒吗？你也要
把你所能给的给祂。」[6]

转化你的缺点

「恩宠正是基于我们的本性运作，故
不会使我们一下子变身为超人。」教



宗写道，「如有这种想法，就是自视
过高。」[7]脆弱、困难、错误，只是
生命旅程的一部分。承认这个现实并
不意味着放弃或对罪恶妥协;仅仅意味
着接受自己的有限和时代、以及现实
的限制。

但我们的骄傲无法完全的接受这点。
魔鬼也知道这一点，它不只限于诱惑
我们远离天主：一旦它诱惑了我们，
就试图「把倒下的树变成柴火」;它利
用我们的罪过或软弱使我们沮丧，因
为它知道这是让我们放弃旅程的有效
方法。在这里我们要学会把自己的跌
倒和痛苦转化为对我们有益的，并从
中学习。这可能听起来有些怪异，然
而这却是内修生活成长最重要和基本
的原则之一。从古至今，伟大的灵修
导师都理解这一点。

一位这样的导师写道，有些人「经常
对自己的过错感到惊讶，变得不安，
感到羞耻;他们对自己生气并最终沮
丧。这些都是自爱的影响，比过错本



身更为有害。」[8]最后的一句话的确
令人惊讶。当我们看到自己的局限，
而陷入羞耻、不安和沮丧是有害的。
它将我们推离天主，使我们容易犯罪;
讽刺的是，这正是一开头就让我们沮
丧的事情。简而言之，这是一个恶性
循环：阻止我们与天主和解，看着祂
的面容，告诉祂我们很歉疚，想要求
祂的宽恕。

有时也会发生在我们身上，就是我们
无法原谅自己。也许我们更贪爱的是
完美的想法，而不是天主，因此缺乏
重新开始的谦逊。「无论你跌倒多少
次，都不应该沮丧;你应该对自己
说：'即使我一天跌倒二十次、一百
次，我每次都会再重新站起来，我会
继续走我的路。'毕竟，如果你在路上
跌倒了，只要你能到达终点，跌倒又
有什么关系呢？天主不会责怪你
的。」[9]最重要的是继续你的旅程，
必要时，无数次的回头转向天主。痛
悔罪过可以成为推动我们回到天主怀
抱的跳板：「让我们的跌倒和失败，



不再把我们和祂分开。正如一个柔弱
的小孩，悔恨地投入他父亲强而有力
的怀抱里，你和我同样地要牢牢地背
负耶稣的轭。只有当我们如此痛悔和
谦逊时，才能将我们人性的软弱转化
成天主的坚强。」[10]

活在当下

走路的唯一方式是一步一步的走。没
有人能一跃登上山顶，尤其是遇到高
山峻岭：有时需要训练和适应一个好
季节;需要精心挑选一件行李，分阶
段、扎营、恢复体力，同时享受每个
阶段都在变化的对话和风景。简而言
之，我们需要专注于最直接的现实，
或换句话说，活在当下。

活在当下意味着承认当前时刻是我唯
一能领受天主恩宠、并完成祂旨意的
时刻。不幸敌人也非常清楚这一点，
所以它会试图尽可能的让我们远离自
己的「此时此地」，用令人灰心的过
去或令人担忧的未来使我们痛苦;或者
让我们沉迷于可能发生事件的白日梦



里。如果它做到其中的任何一点，它
就已经成功地冷却了我们的爱，因为
爱只存在于当下。[11]

活在当下并不意味着忽视过去和未
来，而是将它们放在恰当的位置：与
过去和平相处，与天主和他人和
解⋯⋯也与我们自己和解，接受我们
是谁以及我们已经成为是谁。与未来
和平相处，因为虽然天主关心我们的
计划和项目并为之振奋，但祂希望我
们平静。另有一首圣咏这么说：「我
的时间掌握在你的手中。In manibus
tuis tempora mea」（参咏31：
15）我们可以与圣施礼华一起祈祷：
「我把我的过去、现在或未来⋯⋯都
托付在祢的手中。」[12]接纳和交托
营造了我们所需的氛围，让我们能平
静且热情地活在当下。

对我们天父的信赖引导我们「带着天
主儿女的风范去度过一生、以天主儿
女的自由去论究和抉择、怀着天主儿
女的淡定自若、去面对痛苦与折磨，



像天主的孩子般地去欣赏美好的事
物。」[13]拥有天主子女的风度意味
着以此时此地为生活的中心，专注于
做祂希望我做的事：工作、休息、祈
祷、安慰、欢笑......天下任何事皆有定
时，」（训3：1）最好的解决方法就
是每时每刻都与主同在：「你们无论
作什麽，在言语上或在行为上，一切
都要因主耶稣的名而作，藉着他感谢
天主圣父。」（哥3：17）如果我们
培养与天主持续的对话，我们会更容
易识别出什么叫我们分心并偏离正
道：在手机上或在我们想像中的逃
避、阴暗的念头、困惑、「神秘的一
厢情愿」⋯⋯[14]然后我们能更轻而
易举的重返验证过的圣德之路，这条
路在于做我应该做的事，并聚精会神
的做我正在做的事。[15]

活在当下让我们对所拥有的一切心存
感激，进而享受生活。再次，《天堂
的福乐，是为那些懂得如何在世上快
乐生活的人。」[16]幸福来自于意识
到我的天父此时此刻爱着我，祂每天



都会给我很多礼物。过分关注于我们
过去的成败或未来的安危，都会妨碍
我们察觉当下时刻提供给我们的美好
事物。 这就是为什么在我们每天的祈
祷中，也许在省察中，多花些时间专
注于感恩是非常需要的。 天主今天如
何爱了我？ 我可以为哪些具体的事情
感谢祂？

坚持到底

耶稣告诉我们「你们要凭着坚忍，保
全你们的灵魂。」（路21：19）最关
键的是要达到道路的终点。我们都梦
想能够像圣保禄一样说：「这场好
仗，我已打完;这场赛跑，我已跑到终
点;这信仰，我已保持了。」（弟后
4：7）我们将借着今天、此刻保持信
仰来达成这个目标。我们很容易会因
为要忠信十年、二十年、四十年或八
十年而感到不知所措或无所适从。在
如此漫长的旅程中，我怎能确信自己
的忠信？事实上，这并不是要确定我
在接下来几十年里不会背弃天主：而



是要在「今天」，以祂此刻赐给我的
恩典，忠信于我们的主。这样的生活
才是走完生命旅程的方式。

基督徒承认「人生是旅程，不是目的
地」是一个明显的肯定。我们知道我
们的生命不会在这里结束，因此，在
世上的岁月不是我们的目的地。同
时，我们知道我们真正的生命、命
运，已经在这里，在每一时刻：我们
的生命「与基督一同藏在天主内
了。」（哥3：3）因此，「头要『顶
天』，但脚也要『立地』。 」[17]我
们需要奉行祂的旨意「在世上如同在
天上」。然后我们相信「路是你走出
来的，」[18]因为我们踏出的每一步
都将造就我们的道路和我们的命运。

[1]这句话通常被认为是拉尔夫·沃尔多
·爱默生说的，但其来源尚未查证

[2]约翰·宾厄姆《享受你的旅程》
www.runnersworld.com

[3]圣施礼华《炼炉》1005



[4]《炼炉》182

[5]《天主之友》313

[6]《道路》829

[7]教宗方济各《你们欢喜踊跃吧》50

[8]J. N. Grou，Manuel des âmes
intérieures，Lieja，1851，pg.
159。正如圣方济各·沙雷所观察到
的，「最糟糕的情况是，有时候人会
因为曾经愤怒而变得灰心丧气和愤
怒，因为曾经不耐烦而变得不耐烦。
这是多么大的灾难！难道我们不该从
中看到纯粹的骄傲吗？」（160页）

[9]同上，160页及后续页

[10]圣施礼华《十字苦路》第七处

[11]参阅C.S.路易斯《魔鬼的信》15
章

[12]《十字苦路》第七处



[13]范康仁《牧函》2020年10月28
日，3

[14]参阅圣施礼华《会话》88,116

[15]参阅《道路》815

[16]炼炉》1005

[17]《天主之友》75

[18]「旅人啊，本来没有道路;你的道
路是你走出来的。」（A.
Machado，Campos de
Castilla，“Proverbios y
cantares”，XXIX。圣施礼华在《书
信6》75号中引用这段经文

John Paul Mitchell

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/

zhs/article/Zhan-Dou-Qin-Jin-Shi-

https://opusdei.org/zhs/article/Zhan-Dou-Qin-Jin-Shi-Ming-2-Lu-Shi-Ni-Zou-Chu-Lai-De/
https://opusdei.org/zhs/article/Zhan-Dou-Qin-Jin-Shi-Ming-2-Lu-Shi-Ni-Zou-Chu-Lai-De/


Ming-2-Lu-Shi-Ni-Zou-Chu-Lai-De/
(2026年2月12日)

https://opusdei.org/zhs/article/Zhan-Dou-Qin-Jin-Shi-Ming-2-Lu-Shi-Ni-Zou-Chu-Lai-De/

	战斗、亲近、使命（2）：路是你走出来的

