
opusdei.org

战斗、亲近、使命
（13）：渴慕圣体的
心

勤领圣体是我们对祂「常与我
们同在」之许诺的活泼回应：
既然祂永远与我同在，我也愿
意与祂同在。

2026年1月24日

Ubi amor ubi oculus：「哪里有
爱，哪里就有能力去看到。」[1]爱总
会寻求所爱者的临在;眼中几乎容不下



他人。然而，有时离别与缺席却无可
避免。我们无能为力，只能顺服于等
待与渴望，并紧抓任何能唤起对方的
临在，或提醒我们曾体验过之爱的事
物。这份相思情感在历史上启发了无
数的诗歌：都是为了克服孤独的持续
尝试。

我会永远与你们同在

每主日，基督徒宣认他们对永生与肉
身复活的信仰。对我们而言，因所爱
的人缺席带来的记忆与哀伤，不能成
为最终定论。「永远不要忘记，死后
你将被大爱本身所接纳。而在天主的
爱中，你也会找到你在地上曾有过的
一切高尚的爱。」[2]然而，当我们行
经这「涕泣之谷」时，生离死别的痛
楚从未能自人心消褪。

圣施礼华常提及心灵的这些悸动，一
种对离别的自然抗拒，用来作为阐明
圣体奥迹的一种方式。当我们想到
「两个相爱却被迫分离之人的经验
时，便能理解天主亲自选择留在一小



块面饼中这惊人而伟大的现实。他们
希望永远在一起，但因职责等种种原
因却不得不分别。他们无法实现彼此
亲近的愿望，所以人的爱，无论多么
伟大，总是有限的，寻求一种象征性
的举动。告别的人们互赠礼物，或是
一张附有炽热题词的照片，那热情似
乎足以燃烧那张相纸。他们能做的仅
止于此，因为受造物的能力不及它的
渴望。我们做不到的，我主能做到。
耶稣基督，真天主真人，留给我们的
不是一个象征，而是一个现实。祂亲
自与我们同在。祂将到父那里去，但
也将留在人间。祂留给我们的，不仅
仅是使我们记念祂的礼物，不是一张
随着时间而模糊、很快泛黄褪色、只
对同时代人有意义的照片。在面饼和
葡萄酒的外形下，连同祂的体血、灵
魂和天主性，祂真实的临在。」[3]

有一本关于死亡带来离别之痛的小
书，作者写于悲痛犹新、伤楚剧烈之
时，有力的传达了我们人类的无助。
在他失去妻子后，作者拒绝满足于一



张照片，或仅仅是她临在的纪念品：
「我要的是她本人，而不是像她的东
西。」[4]对爱而言，记忆是不够的。
人心渴望更多，尽管它的能力有限。
但「在天主前没有不能的事。」（路
1：37）而耶稣在尘世生命结束时所
说的话更是真实无比：「我天天同你
们在一起，直到今世的终结。」（玛
28：20）借着圣神的能力，祂存留在
历史中，也存留在我们个人的生命
里。祂虽离去，却又以一种「新的亲
近」[5]方式留下，这亲近无形无像，
却更深邃、更全面。

圣体不仅仅是记忆或对未来重聚的希
望;它是真实的临在与亲近。纳匝肋的
耶稣临在于弥撒中，正是那位生于白
冷、行走于加里肋亚土地、为我们死
在十字架上的耶稣。这现实照亮整个
基督徒生活，那无非是基督在我们内
的生活（参迦 2：20）：「跟随基
督，这是秘诀。我们必须如此亲近地
陪伴祂，以致我们与祂同住，就像最



初的十二位门徒那样;如此亲近，以致
我们全然与祂认同。」[6]

每天参与圣体圣事，源于渴望与祂保
持亲近。这是我们对祂常与我们同在
之许诺的活泼回应：既然祂「永远」
与我同在，我也愿与祂同在。当我们
知道耶稣渴望与我们分享祂的逾越节
晚餐（参路22：15）、祂不断的祈
祷、祂的痛苦、祂对我们每个人的
爱......我们便不想让祂孤单。如果可
能，我们每天都想到祂那里去。仅仅
意识到另外有千百万人在祭台前等待
祂，是不够的;我们心知肚明，当我们
可以选择与祂同在时，却选择去忙自
己的事，耶稣不会没注意到的。

圣曼努埃尔·冈萨雷斯Saint Manuel
González，圣施礼华的朋友、圣体的
热爱者，在他生命将尽时，写下这些
话：「弥撒是耶稣将祂一切善行善言
的芬芳，聚入祂的圣心;祂心灵所有的
回响......祂寻找罪人时所流的一切汗水
与泪水、祂的深情遭遇到忘恩负义、



祂的慷慨遭遇到误解、嫉妒与恶意所
带来的一切苦涩......这苦涩从白冷到加
尔瓦略山一直伴随着祂，当祂的圣心
充满这一切时，祂更将沉重的十字架
扛在肩上，任人将铆钉在上面，甚至
在祂死后，仍让长矛刺透祂，如同在
春天绽放的一朵玫瑰......。」[7]

在圣体中，上主活生生的位格来与我
们相遇，那是万爱之爱，是我们存在
及一切受造物的起源与归宿（参哥
1：16–19）。因此，弥撒圣祭是「你
内修生活的中心和根源。」[8]它
是“中心”，因为我的生活围绕光荣
的十字架运转：工作与休息、忧伤与
喜乐、接受与给予的爱......在弥撒中，
我与祂分享我的感受、渴望和困难、
我的一切，并与耶稣一起，将这一切
献给天父。感恩祭也是根源，因为它
使我与恩宠的根源、与天主的生命本
身接触。「除非经过我，谁也不能到
父那里去。」（若14：6）没有圣体
圣事，任何人类的工作都无法充满
「对永生的鲜明意识。」[9]只有当我



让耶稣进入我生命的船只时，我才能
「像祂那般地工作，像祂爱那般地
爱。 」[10]

感恩圣祭是无比伟大的，但它通常
（除了少数较隆重或大型的庆典外）
显得安静、简单、亲切;就像最后的晚
餐、复活的耶稣与宗徒们的相遇，或
早期基督徒擘饼一样。然而，实际上
我们被天使围绕着，我们触摸到天
堂。我们触摸到天主自己。我们虽看
不见，但信德告诉我们确实如此。
[11]至于我们，我们全心全力专注、
惊叹和渴望天主，让祂吸引我们进入
祂的奥秘。其余的，祂自会成就。

我是生命的食粮

这件事发生在教会历史的早期几个世
纪，在非洲的阿比提内。四十九名基
督徒因违抗帝国禁止举行感恩祭的命
令，而被判死刑。当法官问他们为何
冒生命危险时，其中一人简洁地回
答：「因为没有主日，」没有圣体，
「我们就无法活下去。」sine



dominico non possumus。 [12]这
些男女对耶稣真实临在的信德令人震
撼。他们甘愿冒生命的危险，因为他
们全心相信耶稣基督、降生成人的天
主子、真实地临在于那看似不过是一
块面饼的东西内。他们冒了生命的危
险，因为对他们而言，这是生死攸关
的事：不领受圣体，没有耶稣，他们
的生命便失去了所有的意义;他们的心
将再次陷入一个没有光亮、没有救
恩、没有比死亡更强之爱的世界。这
些殉道者的信德在挑战我们：我们是
否也相信，没有圣体我们无法生活？
我们是否渴望天主圣言、渴望在内心
接纳祂？为了更常与祂同在，我们愿
意做什么？

每台弥撒都是与复活耶稣的相遇，是
在我们的软弱中接纳祂的机会，但也
应怀有圣人们的纯洁、谦逊和虔敬之
心。每天领圣体时，热忱与惯例之间
的界线既细微又宽阔。因此我们需要
准备自己，关注我们存在的各个层
面，从身体感官（尤其是视觉和听



觉）到内在官能，如想象力和记忆。
如果我们想品味基督的美善，内心的
静默决不可缺少。在充满嘈杂的心
中，天主的圣言难以回响。

正如种子落在好地里才会结果实（参
玛 13：1-23），圣体成为我们生命
的源泉，程度取决于我们的心——借
着谦逊、慷慨和牺牲才得以净化——
是否成为准备好接纳主的沃土：「我
们应该如同准备接待世上的大人物那
样，甚至更好：以装饰、灯光、新
衣......来领受圣体中的我们的主。如果
你问我指的是哪种洁净、什么装饰和
什么灯光，我会回答你：你每个感官
的洁净、你每个德能的装饰、和你整
个灵魂的光明。」[13]

圣奥斯定默想领受基督体血的伟大恩
赐时，听到上主对他说：「你不会将
我变成你，如同食粮那样，但你将被
我转化变成我。」[14]同样，与圣保
禄一起：「我生活已不是我生活，而
是基督在我内活着。」（迦2：20）



当圣体的面饼形象仍停留在我们体内
的那几分钟里，我们与祂合而为一;我
们被基督化。祂进入我们的心，我们
也进入祂的心。这两件瞬间的事融化
为一个爱的行动。天主成为面饼;祂使
自己变得渺小，以便进入我们日常生
活的细节之中：祂在我内，我在祂内
（参若6：56）。这在我们面前展开
无限的视野。进入祂的圣心，意味着
进入属于祂的全部，向祂的逻辑敞
开，并发现祂的圣心是为我而受伤
的。同时，允许耶稣进入我的生命和
属于我的一切，意味着允许祂的爱解
除我的武装、燃尽我的悲惨、转化我
的梦想。

隐藏的天主

天主总是先爱了我们; 祂永远采取主
动，如同教宗方济各所言。[15]我们
存在，是因为我们被那永远之爱所爱
（参耶31：3），而那份爱拥抱我
们、走在我们前面、淹没了我们（参
咏139：5–6）。父亲也常常提醒我们



这一点：「知道天主无限的爱，不仅
在我们存有的根源中能找到它，且与
我们生命中的每一个时刻同在，令我
们充满了安全感。 因为天主比我们更
接近我们自己。 」[16]怀着同样的信
念，圣施礼华写道：「坚持不懈地到
圣体龛前去，无论是身体上还是心灵
上，能感到安全宁静：但也为了感到
被爱......以及去爱！」[17]

耶稣意愿历代基督徒都发现在感恩圣
祭庆典后，祂临在我们心中的价值。
每个设有圣体龛的教堂，都散发着家
的温暖，祂正在一颗心的跳动中等待
我们。我们到祂那里去爱与感受被
爱、去请求与感谢、去朝拜与补赎。
「我的孩子们，」圣施礼华曾说，
「主常临在于圣体龛中。看似祂没有
听见我们，其实祂以父亲和母亲的温
柔、慈爱的关怀聆听着，隐藏了祂的
天主性和人性。上主在祂愿意时、在
我们最不期待时说话，并且是直接地
说话。然后，祂回归沉默，因为祂希
望我们以信德和忠诚回应祂。」[18]



在圣体龛中体验天主的沉默，是通往
深刻祈祷生活道路的一部分。那份沉
默有时可能是痛苦的，但它将我们从
按自己的形象造神的诱惑中拯救出
来，那种偶像只是为满足我们的期
望，因此可以受我们的控制。上主隐
藏自己，是为了让我们寻找祂，为了
祂能尊重我们的自由，而我们也能尊
重祂的自由，为了我们能像自由的子
女那样爱祂，并允许祂作天主、我们
的天主。

在德国的某一个圣诞夜的讲道中，若
瑟·拉辛格引用了一个美丽的故事，来
解释这隐藏之天主的爱的逻辑。「耶
歇尔，一个小男孩，哭着冲进他祖
父，著名的巴鲁克拉比的房间。泪水
从他脸颊流下，他向祖父倾诉：'我的
朋友抛弃了我。他对我很不公平、很
残忍。』拉比说：'好孩子，你能讲得
更清楚点吗？』男孩回答：'好的，我
们刚才在玩捉迷藏，我躲得太棒了，
所以他没找到我。但是，后来因为找
不到我，他干脆放弃就回家了。这不



是很残忍吗？』拉比抚摸着孙子的脸
颊，自己的眼睛也充满了泪水。他
说：'是的，那确实很不友善。你看，
我们人类也是一样的对待天主。祂隐
藏着......而我们完全不去费心的寻找
祂。』」[19]

但天主一直寻找我们：祂从未停止
过。祂总能找到方法，在我们内唤起
寻找祂的渴望，即使在黑暗的时刻：
「如果天主允许你用可觉察的方式体
验到祂的临在，那很好。但不要刻意
去寻求它。向祂祈求心思的清明，祈
求信德，这信德在天主的沉默中使我
们充满希望，并借着希望使我们活在
爱中。」[20]爱与希望能在天主的沉
默中诞生，因为当一个在恋爱中的灵
魂失去所爱时，它会寻找并渴望他。
这样，怀着渴望结合的热情去搜寻，
我们的目光逐渐扩展，终能找到他。

玛丽德莲体现了这种寻找。 在主日黎
明前，她动身前往吾主的坟墓。没有
晨曦;仍是黑夜。但她寻找、渴望、行



走。她尚未拥有耶稣，但在找到祂之
前，她不打算停止。甚至天使的临在
也不足以分散她心灵的律动。玛丽失
去了耶稣，但她竭尽全力的寻找祂，
用泪水开启并浇灌她心灵的土壤，直
到复活的主显现的花朵绽放。雅歌中
的新娘也以同样的急切之心寻找：
「夜间我在床上，寻觅我心爱的;我寻
觅，却没有找着。我遂起来，环城巡
行，在街上，在广场，寻觅我心爱的;
我寻觅，却没有找着。城里巡夜的卫
兵，遇见了我，我便问道：『你们看
见我心爱的吗？』」（歌3：1–3）

这种寻找将我们置于通往默观的道路
上。「那麽，就饥渴地寻求祂;用你全
部的力量在自己内心寻找祂。如果你
以这样的决心行动，我敢说你已经找
到了祂，并且已经开始认识祂、爱
祂，并在天上与祂交谈。」[21]寻找
已是爱。这是玛丽德莲的秘密，也是
在世界与自己灵魂的黑夜中，真诚的
寻找基督的每个男女的秘密。但我们
应如何寻找？圣奥斯定，呼应许多圣



人的心声，教导我们以渴望去注视，
那是一项从灵魂深处升起的「自由」
行动：「一位虔诚基督徒的整个生命
都是一种神圣的渴慕。现在你所渴求
的，你还未看见：然而这渴慕使你得
以预备，等那可见之物来临时，你便
得着满足......。天主借着延迟我们的盼
望，使渴慕更深;藉渴慕，使心志更广;
藉扩展，使心胸更阔。因此，弟兄
们，让我们渴慕吧，因为我们终将得
着满足。」[22]

当我们以这种精神来到圣体龛前朝拜
耶稣时，我们的心将扩展，并开始愈
发深切地感受到对祂临在的必要、与
祂说话的必要。然后「一种对天主的
渴慕在我们内诞生，一种渴望去理解
祂的眼泪、看见祂的微笑、祂的面
容......『好像牝鹿渴慕溪水，我的灵魂
渴慕你，我的天主！』灵魂沉浸在主
内前行，被神化：基督徒成了一个饥
渴的旅人，向泉源之水张开口。」
[23]



[1]Richard of Saint Victor，The
Book of the Patriarchs，XIII

[2]圣施礼华《天主之友》221

[3]圣施礼华《基督刚经过》83

[4]C. S. 路易斯《痛苦的奥秘》San
Francisco，Harper Collins，
2001，chapter IV

[5]若瑟·拉辛格，“El comienzo de
una nueva cercanía”，in El
resplandor de Dios en nuestro
tiempo，Barcelona： Herder，
2008，pg. 185（our translation）

[6]《天主之友》299

[7]圣曼努埃尔·冈萨雷斯Saint
Manuel González，¡Si viviéramos
nuestras Misas！，Palencia，El
Granito de Arena，1941，pg.
32-33（our translation）

[8]圣施礼华《炼炉》69



[9]《天主之友》239

[10]《基督刚经过》154

[11]「眼见、手摸、口咽，引我入迷
途，惟耳能听正道。」（「我今虔诚
朝拜」）

[12]参教宗本笃十六世，2005年5月
29日，基督圣体圣血节讲道

[13]《炼炉》834

[14]圣奥斯定《忏悔录》7,10,16

[15]参教宗方济各《福音的喜乐》24

[16]范康仁，2018年1月9日，《牧
函》4

[17]《炼炉》837

[18]圣施礼华，讲道，
Crónica1972，pg. 759（AGP，
biblioteca，P01）



[19]若瑟·拉辛格，1980年12月24
日，圣诞子夜弥撒讲道，慕尼黑圣母
主教座堂

[20]圣施礼华，讲道，Crónica
1972，pg. 759（AGP, biblioteca，
P01）

[21]《天主之友》300

[22]圣奥斯定《若望一书释义》4,6

[23]《天主之友》310。参咏42：2

卡洛斯·维拉尔

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/

zhs/article/Zhan-Dou-Qin-Jin-Shi-
Ming-13-Ke-Mu-Sheng-Ti-De-Xin/

(2026年1月24日)

https://opusdei.org/zhs/article/Zhan-Dou-Qin-Jin-Shi-Ming-13-Ke-Mu-Sheng-Ti-De-Xin/
https://opusdei.org/zhs/article/Zhan-Dou-Qin-Jin-Shi-Ming-13-Ke-Mu-Sheng-Ti-De-Xin/
https://opusdei.org/zhs/article/Zhan-Dou-Qin-Jin-Shi-Ming-13-Ke-Mu-Sheng-Ti-De-Xin/

	战斗、亲近、使命（13）：渴慕圣体的心

