
opusdei.org

越人性，就越神性
（四）：我们人是德
行的「栖息地」

「我们与他人建立的联系，往
往是滋养我们个人成长的力
量。」这是有关人性德行系列
的一篇新文章。

2022年4月30日

越人性，就越神性（四）：我们人是
德行的「栖息地」（收听普通话录
音）



走钢索的人

「出自的存有」：依赖人的恩典

「偕同的存有」：陪伴他人的快乐

「有所为的存有」：服务他人的喜乐

天主并不孤单。祂是一个家庭，以爱
团结在一起的三位一体—一个取之不
竭的生命之源，一个不断自我奉献和
共融的泉源。每个神圣的位格，自由
而全然的为其他两位活着，凝视着其
他两位，享受互相依赖的喜悦。本笃
十六世说道，「我们的天主是（圣
父）『有所为的存有』，（圣子）
『出自的存有』与（圣神）『偕同的
存有』Our God is a Being-for（the
Father），a Being-from（the



Son）and a Being-with（the Holy
Spirit）。」[1]

同样的结构也明亮的反映在出自祂手
中的受造万物。并且以一种非常特殊
的方式，显示在人身上。三位一体的
生命铭刻在我们生命的深处。如果我
们的存在是根据三位一体的共融坐标
而衍生的，我们的存有则是真实的人
性与真实的神性：「出自」天主、
「出自」他人；「偕同」天主、「偕
同」他人；「为了」天主、「为了」
他人。

走钢索的人

所有的德行，即使是最小的和看似最
微不足道的美德，都旨在与他人共
融。诚然，在某种程度上，它们为我
们提供了掌握我们成为人的特征，德
行（来自virtus美德、能力）赋予我
们力量。德行相互交织，使我们更加
真实地做自己。然而，它们的目标并
不仅在于个人的完美，因为幸福绝不
是一条孤立的道路。同时，德行使我



们能「表达爱：透过这份爱，人成为
一份礼物，并透过这份礼物，充分去
发展他或她存在的意义。」[2] 真正
的德行，无法在他人之外或「不在
乎」他人而获得。事实上，途径恰恰
相反：为他人而增长自由—这种自由
使我们能够承诺自己，将自己给予我
们周围的人。归根结底，德行在于
「为付出自己而拥有自己」。那才是
真正的力量，真正的德能。

让我们想象一下，一个在高处走钢丝
的人，众人都带着紧张忧虑的眼光盯
着他。他呢，日复一日地走在同一条
钢索上，从一头到另一头，他的生活
既大胆又谨慎、一方面恐惧摔下来粉
身碎骨，但另一方面却又狂爱高度和
冒险。为了克服自己的眩晕、达到平
衡技能的最高标和极限，他必须一日
又一日、千辛万苦的反复锻练，并接
受严酷训练的挑战。

相较之下，要成为有德行的人，譬如
感恩或听命的人，我们要不断投资时



间和锻练来克服意图中的障碍。当我
们意图厘清事情的轻重前后顺序，或
思考亲切地感谢某人时，我们的动机
是什么？只有当我们知道自己心爱的
人在钢索的尾端等候着我们时，才值
得去冒摔下来的危险。于是我们的目
标，不仅在于要达到个人的和谐或完
美，明白所有美德的视野都该向众人
开放。德行固然一方面是属于个人
的，同时，另一方面也促进与他人的
交流，并加强我们与他们的联系。

「出自的存有」：依赖人的恩典

有些强调自助的书籍能提供我们与自
己和平相处的钥匙，并透过充实和独
立的生活来确定幸福，彷佛依赖他人
是个人发展的障碍。但如果我们再回
归三位一体，我们就会意识到事实并
非如此。圣子由圣父所生，并从父那
里接受祂的整个存有。因这儿子的名
分，使耶稣总是喜悦地承行天父的旨
意。（参若4:34）用类比的方式，身
为天主的受造物（如果我们已接受了



洗礼，自己已融入了耶稣生命之中的
话，更是如此），我们的存有具有父
子关系的特质。我们没有给予自己生
命，我们是被其他还不认识我们的
人，带到这世界上的。这双重浓厚的
亲子关系—天主的子女及亲生父母的
子女—产生了我们生活中所有其他的
人际关系。我们都是儿女、兄弟姐
妹，我们是一家人。因此，在人心的
最深处，我们发现了一种彻底的依赖
性。我们的存在从「出自另一位」和
「出自」他人而铺展。当我们考虑配
偶之爱时，这一现实尤其明显，这需
要与另一个人完全结合为一，并且全
然「依赖」他们之间的相互情感，以
至于到少了另一半则无法生存的地
步。由此可见，需要另个一人不但不
会扼杀我们的自由；反而使我们变得
更高尚、更快乐。意识到我们已经获
得了爱，并且有能力可以回应，让我
们的生活充满了意义。

此外，德行只能在具有人与人之间关
系的环境中获得：德行的「栖息地」



是「我们」。我们的内在性情是在与
他人接触互动之中培养出来的。父母
在教孩子规矩时，是这样的：「孩
子，你不谢谢你得到的吗？」「孩
子，你该把东西放回该放的地方。」
我们因建议而养成感恩的习惯；多亏
了坚定的原则阐明了我们理性的对
话。确认凭靠原则塑成我们的生活
时，可以培养美德，并且让我们理解
善在哪里，以及如何实践善。

在这个过程中，周边人的榜样是很重
要的学习来源。家庭或工作场所的良
性氛围是孕育德行的温床。往往不幸
的是，现实情况刚好完全相反：如果
缺乏用心去营造健康的氛围，人性方
面就更难以成长。例如：一个家庭不
懂得教育孩子去节制，或一个关心细
节的母亲会教她的孩子有关小事的价
值。诸如这类的事情，也会发生在朋
友、同事和任何人的社区里。在我们
周围创造一个环境，能帮助人在这条
道路上有所发现并成长，这是我们福
传使命的一部分。这就是为什么教会



将圣人的生活作为我们榜样的原因。
这样一来，我们看到的不光是理论，
而是体现在某位圣人身上的美德；我
们看到让天主和其他人进入我们的生
活，确实是可能的。

「偕同的存有」：陪伴他人的快乐

圣神是由圣父和圣子而共发的，祂是
与我们分享并被派遣来与我们同在的
大爱。[3] 祂「在我们内，是天主生
命的不竭源泉。」[4] 这种生命只能
在人际交往的形式中发展。的确，我
们人不只是独自生活：而是我们「与
人共同生活」。我们的存有，是与我
们周围的人「一起存有」。只有在沟
通共融之处才有生命。我们与他人建
立的联系，往往是滋养我们个人成长
的力量。

尽管我们这个时代，在某种意义上，
一些思维和生活方式树立了一种独立
的、自我满足模式的人，然而天主圣
言告诉我们，我们不是孤独生存的弃
儿，而是生活在随时需要他人的人。



圣保禄提醒格林多人，他们都是同一
整体的一部分：「你们便是基督的身
体，各自都是肢体。」（格前
12:27）我们被庞大的恩典和爱情的
线索捆绑在一起，也与我们的那些前
人和后人，在通往天主的道路上联系
在一起。正如《教会的教理问答》所
说：「我们与全人类(包括生者死者)
的团结建基于诸圣的共融。在这团结
中，我们以爱德所做最微小的行动，
给众人带来裨益。」[5] 我们将在互
相帮助、依赖和陪伴他人的情况下，
成为更好的人。

在努力修身增德的过程中，我们决不
孤单。正如圣施礼华所说：「在某些
方面，我们或许会造成别人的障碍，
又或许能协助他人，就像同一条链子
的扣环，彼此连结。」[6] 可见我们
生活的结构是由关系和相遇编织而
成，是与他人「共同存在」。且更加
强调：「爱德有何等的力量！假如你
们像兄弟一般相爱，即使彼此的弱
点，也会成为你们善尽职务时的支



柱；就好像纸牌搭的屋子一样，互相
依恃。」[7]

我们常感受到那些向我们伸出援手的
人的一种亲近感，我们也反过来回
应、支持他们，这是快乐的源泉。陪
伴他人并被他人陪伴是真正基督徒存
在的标志。让我们回顾厄玛乌的两个
门徒，如果他们没有遇到那位打开他
们眼睛的神秘旅者，他们会一直陷落
在自己的困惑中。（参路24:13-17）
我们身边如有人乐意在我们跌倒时，
扶起我们并鼓励我们，是振作起我们
的精神，能继续前进的最大动力。当
我们帮助他人实现他最佳的自己时，
我们也在做耶稣为心情低落而逃离耶
路撒冷的那两位门徒所做的事。当我
们被爱、被我们信任的人拥抱时，我
们更容易成长。

一切美德都具有相互关联的特性，即
使是那些似乎最孤立的美德。例如，
坚毅或节制，也会引导我们趋向他
人，因为这些德行使我们能够分享我



们已发现的善。德行打开了与他人慷
慨相遇的门路，并促使我们对他人的
自我付出。没有封闭自己的人能成为
有德之士，那些洁身自好的人，往往
只是德行的表象。「凡助长自私的就
算不上美德。每种美德都是为了自己
灵魂及他人好处的。」[8]

「有所为的存有」：服务他人的喜乐

天父是三位一体生命的源头。在祂内
的一切全都视为礼物，给予祂的圣
子，带着父爱及母爱，（参玛
23:37；咏131:2）父将自己无限的丰
盛无条件地赐予子。这种神圣的父亲
身份是世上所有为人之父身份的泉
源。（参弗3:15）这是天主赋予我们
每个人的礼物，因此我们也可以成为
他人生命的起源。我们众人都被受召
成为父亲或母亲－门徒是师傅的「儿
子」；朋友是他朋友的「父亲」和
「儿子」，等等。我们都是儿子或女
儿，同时，我们成为成熟的人，每个



人都依照他或她个人的召唤，准备自
己成为父亲或母亲。

只有当我们摆脱自我封闭，并把自己
交付给他人时，才能真正找到自己。
梵蒂冈第二届大公会议一再强调，好
像是在重复一个特别适合我们时代的
信息，「在这大地上，惟有人是天主
为人的本身而喜爱的受造物。故人类
惟有衷诚地舍己为人，始能达到圆
满。」[9] 只有这样，我们才能真正
的快乐。「真诚地把自己交付给别
人，是如此卓然有效，天主将回报以
充满喜悦的谦逊。」[10] 这种为「为
了他人而存有」的喜悦，在自我给
予、服务和理解的具体行动中，满溢
而出。在日常生活中，我们每天都有
很多机会－当我们很快乐地帮别人一
个忙时；当我们以仁慈的态度判断别
人的行为时；当我们做一个别人在需
要时可依赖的人……，这就是第一批
基督徒的生活方式，异教徒对此现象
感到非常惊讶，以至于他们惊呼：
「看看他们如何相爱……，看看他们



是如何愿意为彼此而牺牲生命。」
[11]

圣母玛利亚也很关心身边的人，常常
到完全忘我的程度。她陪伴照顾在孕
期最后的伊莎伯尔；在加纳婚宴，她
担心新郎宴客时，喜酒不够喝的尴
尬；在加尔瓦略山髑髅地，在极致的
苦难中，她以最大的宁静陪伴她的圣
子。在玛利亚身上「我们找到安全和
力量，以便继续将她儿子的慰藉带给
所有需要的人。」[12] 基督之母的一
切恩典和德行都自然而然地转向他
人，因为对于那些渴望跟随耶稣的
人，没有任何善不能转化为所有人的
善。

[1] 若瑟拉辛格《真理与宽容：基督
教信仰与世界宗教》

[2] 圣若望保禄二世，接见，1980年1
月16日

[3] 参见圣维克多的理查，De
Trinitate，III，2-4



[4] 方济各，一般接见，2013年5月8
日

[5]《天主教教理》953

[6] 圣施礼华《天主之友》76

[7] 圣施礼华《道路》462

[8]《天主之友》76

[9] 梵二大公会议《牧职宪章》24

[10] 圣施礼华《炼炉》591

[11] 戴都良，Apologeticum，39，
1-18

[12] 范康仁《信函》2020年4月29日

何塞·安图尼亚（José Manuel
Antuña）



pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/
zhs/article/Yue-Ren-Xing-Jiu-Yue-Shen-
Xing-Si-Wo-Men-Ren-Shi-De-Xing-De-

Qi-Xi-Di/ (2026年1月17日)

https://opusdei.org/zhs/article/Yue-Ren-Xing-Jiu-Yue-Shen-Xing-Si-Wo-Men-Ren-Shi-De-Xing-De-Qi-Xi-Di/
https://opusdei.org/zhs/article/Yue-Ren-Xing-Jiu-Yue-Shen-Xing-Si-Wo-Men-Ren-Shi-De-Xing-De-Qi-Xi-Di/
https://opusdei.org/zhs/article/Yue-Ren-Xing-Jiu-Yue-Shen-Xing-Si-Wo-Men-Ren-Shi-De-Xing-De-Qi-Xi-Di/
https://opusdei.org/zhs/article/Yue-Ren-Xing-Jiu-Yue-Shen-Xing-Si-Wo-Men-Ren-Shi-De-Xing-De-Qi-Xi-Di/

	越人性，就越神性（四）：我们人是德行的「栖息地」

