
opusdei.org

越人性，就越神性
（十五）：单纯，清
楚地看到道路

知道天主一直注视着我们、并
活在当下，可以帮助我们变得
更单纯。

2023年3月11日

越人性，就越神性（十五）：单纯，
清楚地看到道路（收听普通话录音）



生命的创造者和恐惧的「创造者」

谦卑：知道天主在注视着我们

舍弃：「现在」是爱主爱人的时候了

「寻求足够的即可，不要渴望更多。
任何超出这个范围都会让你产生焦
虑，而非解脱；让你感到沉重，而非
提升。」[1] 的确，基督徒的生活引
导我们寻求与天主的亲密关系，并帮
助我们断舍离那些无法带我们去天主
那儿的一切。这是个漫长的内心旅
程，我们在每一步都努力辨识和选择
「需要的」：不会被夺走、是必需
的。（参路10:42）

然而，经验告诉我们，这条寻觅的路
途可能很复杂。有时，生活似乎变成
一个「迷宫」。我们经历到一些内在
动荡不安或外在混乱不清的时刻，头
脑被填满而内心却空虚。甚至，由于



我们的行事格调低俗，或生活中的艰
难，我们可能会把事情弄得很复杂；
一遍又一遍地分析发生在自己身上的
坏事。在这样的时刻，无论什么决定
都会使我们瘫痪，可能也发现很难配
合天主的旨意。于是我们殷切期望自
己的生活变得更简单，自己的推理更
直截了当。我们一心一意的盼望「单
纯」，能够启迪我们的思想、平静我
们的灵魂。

我们怎样才能在每一个场合都可分辨
出天主的旨意？我们如何能平静地接
受日常生活中的事件？我们如何与周
围的人相处，而不评判或扭曲他们的
意向？为了寻求解答，不妨让我们先
反思一下，自己倾向把事情复杂化的
根源。极可能我们会从中发现两种能
帮我们解开灵魂中纠结心态的良药：
谦卑和舍弃。

生命的创造者和恐惧的「创造者」

每个艺术家都在他们的作品上留有印
记。天主也在祂所创造的万有上面，



留下祂存有中最深刻的特征之一：统
一性，至圣三位一体的统一性。乐园
的和谐与美丽显现：在祂所创造的万
有之中没有任何是缺乏或是多余的。
（参创2:1）世界和人是从天主的爱情
中产生的，因为只有祂的大爱能够创
造，并和谐地结合一切。

天主创造时，确定地对万物说「要
有」，事就成了。（参创1:3）但面对
天主的是诱惑者的声音。由于魔鬼无
创造的能力，牠尽其全力为了「否认
创造」，导致我们以一种扭曲的眼光
看待世界。从牠与亚当和厄娃第一次
交手起，魔鬼就在玩弄我们的恐惧
感，致使我们对未来深感焦虑，并使
我们臆测别人言行中复杂的意图。因
此，牠一步一步地把我们的心灵变得
欠缺安全感、而斤斤计较、惊慌失
措。

魔鬼问道，「天主真说了，你们不可
吃乐园中任何树上的果子吗？」（创
3:1）牠让我们把注意力集中在禁果之



上，而不再欣赏关注天主其他的礼
物：所有的动物、植物、人类、在恩
宠状态下的生命……。然后我们开始
用怀疑的眼光看待这个世界，神情也
变得复杂起来。撒殚让我们相信自己
缺乏了什么，相信天主是不真诚的、
祂对我们隐藏了什么。正如训道篇的
作者所言：「我发现的只有这一件
事：天主造人原很正直，但人却发明
了许多诡计。」（训7:29）

任何人事物的复杂性都是在为犯罪做
准备。亚当和厄娃不再与天主对话或
同行，最终甚至躲避祂，怕看见祂的
面容。（参创3:8）因为羞惭害怕被看
到他们的赤裸－毕竟，受造物总是这
样一丝不挂的站在造物主面前的。魔
鬼尚不满意让我们立即堕落；于是牠
马上又提出另一个建议，另一个「否
认创造」，使我们与天主的距离更形
相远。当造物主和受造物之间失去信
任时，当我们想躲避祂的目光时，焦
虑和疲惫就进入了世界。（参创
3:16-17）人类就会生活在对未来的



恐惧中；[2] 他们的心最终因疲累不
堪，而成为悲伤的沃土，而悲伤则是
仇敌的心腹盟友。

罪过带来的复杂情况，阻碍我们能清
楚地看到我们的真善在哪里，而无法
做出走向天主的决定。箴言直截了当
地指出：「谁存心欺诈，不会得幸
福。」（箴17:20）不幸中之大幸是
我们仍旧渴望重温过去亲近天主和谐
的旧梦，这份回忆、这种「乡愁」萦
绕着我们的灵魂，继续吸引我们回到
天主身边。圣周五耶稣受难日的礼仪
如是表达：「全能永生的天主，祢创
造了整个人类，使我们渴望地寻找
祢，并在找到祢以后，而得到安
息。」[3]

谦卑：知道天主在注视着我们

要想单纯地看待自己和世界，我们首
先需要在天主的注视中找到安宁。知
道祂在看着我们，给我们极大的安全
感：我们明白，天主爱「真实」的我
们，其他一切都只有相对的重要性而



已。然而，在祂的注视之外，我们感
到有必要保护自己的脆弱，于是我们
萎缩闭关，或因恐惧而瘫痪。但是那
些懂得在天主爱的凝视中避难的人，
却享受着单纯的宁静，因为他们从不
依赖超出自己能控制之外的环境。圣
若望说，「我们是出于真理的，并且
在他面前可以安心。」（若一3:19）

且让我们暂停一下，想想西满伯多禄
吧！他是个好人，但他的心思有时很
复杂。他对我主的爱混杂了怀疑与决
定、顺从与反叛、勇气与恐惧。他最
困惑的时刻是发生在我主受难开始
时，大伙在大司祭长的院子里。（参
路22:65-72）当耶稣受到审问时，我
们可以想象伯多禄的焦虑越来越大。
他虽很想忠实于我主，但却不明白发
生了什么事；这些事件使他惊慌失
措。他感怀过去与师傅在加里肋亚田
间散步的日子，那时祂的声音清澈响
亮，只要一句话或一个手势祂就能解
决任何的困难。在那时，人们轻易就



相信承诺了；对门徒而言，未来闪耀
着无限的灿烂和清晰。

现在我主不在海边把他从激荡的水里
救出，恐惧制伏压倒了他。耶稣被捕
之后，伯多禄屈服于压力，而坚定否
认自己认识耶稣。福音告诉我们，出
卖我主不久之后，他们的目光相遇
了。「主转过身来，看了看伯多禄；
伯多禄就想起主对他说的话来：『今
天鸡叫以前，你要三次不认我。』伯
多禄一到外面，就凄惨地哭起来
了。」（路22:61-62）。耶稣的眼神
顿时消除了伯多禄的疑惑。当我主望
着他看时，一瞬间伯多禄猛然透过天
主的眼睛，看到了「真实」的自我。
本笃十六世在主受难日拜苦路时说，
「看着我，主啊！就像伯多禄在否认
祢后，祢看着他那样。让祢的目光也
穿透我们的心灵，指出我们的生活必
须遵行的方向。」[4]

当我们清楚地看到自己实际的模样和
情况，会令我们像伯多禄一样的痛哭



流涕。的确这是最有果效能克制因卸
责逃避而产生焦虑不安，难以自处的
唯一途径。我们需要借着天主的眼睛
看望自己，并坦然地说：「我就是这
样一个人，天主要我这副模样，是为
了要成就更伟大的事情。」

圣施礼华用一句简短的话总结了基督
徒所以祈祷的所有原因：「认识祂，
也认识你自己。」[5] 毫无疑问，我
们与天主之间的对话是我们面对问题
和自己时，能获得一个宁静深省的良
机，以便依靠天主的恩宠，来解开我
们思想的纠葛。我们在灵修指导和培
训管道中得到的辅导也能帮助我们。
信任一个熟识我们的人，可以帮助我
们简化我们的内心世界，并使自己从
企图纠缠我们思想的杂音中宁静下
来。圣施礼华说过，主业团提供的基
督教培育的目标是单纯。「我们的灵
修具有福音的单纯性。如果我们很复
杂、把自己的心留在黑暗中，我们就
会变得复杂起来。」[6] 因此，有时
想获得单纯性的第一步，仅只需以健



全的心态接受神师的建议，并在天主
的面前寻找付诸实践的方法。

舍弃：「现在」是爱主爱人的时候了

要弃绝自己于天主手中，真是困难重
重，包括自卑感、自尊心弱、抗拒与
自己的错误共处……。另一方面，现
今的工作节奏也往往使生活复杂化，
并对我们的生存方式产生影响。每天
能够做更多的事情意味着：我们必须
让更多能决定的事件数目上升；提出
我们很难确定任务的优先顺序；此外
与同事间的竞争和职业野心亦会给我
们压力，在在使我们的灵魂感到沉
重。因而我们极其渴望能回归简单神
贫的生活，但现实似乎太复杂，让我
们无法满足这番心愿。

面对这全貌，圣施礼华邀请我们聚焦
于当下、时机kairos：追求圣德的最
佳时机。毕竟，「当下」是我们能接
受天主恩宠的唯一时机。「把握『现
在』，即时努力。不必回望已经过去
的『昨天』，也不必担心『明天』，



因为明天为你而言可能永不会到
来。」[7] 过去和未来可能会成为阻
碍我们清楚辨别天主旨意的筹码。耶
稣告诉我们，「你们不要为明天忧
虑，因为明天有明天的忧虑！一天的
苦足够一天受的了。」（玛6:34）专
注于一项任务，而不担心别人怎么
想，或对我们的生活有什么影响，就
有助于我们集中意志力，更好地发挥
我们的才能。我们当然需要反思自己
累积的经历，并为未来做计画，但这
并不妨碍我们紧靠天主，反而会更卯
足全力集中在「此时此地」去爱主爱
人，因为爱只能在当下给予和接受。

当祂第一次显示自己荣耀的身体给门
徒时，复活的主看到他们的激动，耶
稣禁不住地说道：「你们为什么惶
恐？为什么心里起了疑虑？你们看看
我的手，我的脚，分明是我自己。你
们摸摸我，应该知道：鬼神是没有肉
躯和骨头的，如同你们看我，却是有
的。」（路24:38-39）他们在前几天
所经历的与在目前所看到的事件起了



严重的冲突；受难的丑闻仍在他们沉
重的心里盘旋。但是，如果在他们面
前的真的是耶稣，未来即豁然敞
开……。他们的情绪极端强烈、百感
交集。我主为了要把他们拉回到现
实，不得不问了一个脚踏实地的问
题：「你们有什么吃的吗？」

耶稣恢复了门徒与祂一起坐下来吃饭
的熟悉经验，而把他们从困惑中引领
出来。努力为别人具体的需要服务，
用爱和关怀来完成我们的日常工作，
同时把那些我们自己无法控制的问题
舍弃在天主的手中，这通常是解开被
自己的困惑所纠缠的最好方法，也是
更让我们做到「纯朴如同鸽子。」
（玛10:16）

在阅读福音时，我们可能会发现自己
与「单纯人的信仰」相去甚远：那些
对主的律法不甚了解，却欣然接受耶
稣的讯息的人们的信仰。这种对主的
话语单纯的接受，可能与我自己在信
任方面的困难形成强烈对比。也许我



们有时拥有「复杂人的信仰」。然而
天主时时刻刻都在邀请我们复原那份
失去的和谐，「尽善尽美的盐」[8]
的单纯。我们需要清楚地看到回家的
路－通往天堂的路。沿着简单的道
路，我们能以出自爱情的敏捷跨越我
们的问题。在恩宠的提携下，我们将
能够透过天主的眼睛来默观现实。

[1] 圣奥思定，讲道，85，5.6

[2] 参训6:12，玛6:25-34

[3]《罗马弥撒》主受难日，隆重祈祷
文

[4] 枢机主教若瑟拉辛格《十字苦
路》2005，第一处

[5] 圣施礼华《道路》91

[6] 参阅笔记本3，第149页（AGP，
图书馆，P07）

[7]《道路》253



[8]《道路》305

Juan Narbona

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/
zhs/article/Yue-Ren-Xing-Jiu-Yue-Shen-
Xing-Shi-Wu-Dan-Chun-Qing-Chu-Di-

Kan-Dao-Dao-Lu/ (2026年2月2日)

https://opusdei.org/zhs/article/Yue-Ren-Xing-Jiu-Yue-Shen-Xing-Shi-Wu-Dan-Chun-Qing-Chu-Di-Kan-Dao-Dao-Lu/
https://opusdei.org/zhs/article/Yue-Ren-Xing-Jiu-Yue-Shen-Xing-Shi-Wu-Dan-Chun-Qing-Chu-Di-Kan-Dao-Dao-Lu/
https://opusdei.org/zhs/article/Yue-Ren-Xing-Jiu-Yue-Shen-Xing-Shi-Wu-Dan-Chun-Qing-Chu-Di-Kan-Dao-Dao-Lu/
https://opusdei.org/zhs/article/Yue-Ren-Xing-Jiu-Yue-Shen-Xing-Shi-Wu-Dan-Chun-Qing-Chu-Di-Kan-Dao-Dao-Lu/

	越人性，就越神性（十五）：单纯，清楚地看到道路

