
opusdei.org

越人性，就越神性
（十三）：全心全意

贞洁的美德，增强了我们感知
和享受充满人心内涵的真实能
力；让我们能够在一切事物中
发现天主。

2022年12月10日

越人性，就越神性（十三）：全心全
意（收听普通话录音）



「心里洁净的人是有福的，因为他们
要看见天主。」（玛5:8）看见天主：
没有过滤，没有匆忙，没有限制…单
凭自己的力量，谁能梦想做到这地步
呢？让我们从源头上默观我们在各处
不断寻求的美丽、善良和伟大。默
观，这并不意味着从外观察，而是从
内观察，知道我们沉浸在所有无限的
光明中，「使人心满意足，但永不厌
腻。」这是我们最深邃的欲望。[1]
可是这深切的渴望在这世上只能得到
小部分的回应—尽管很多的受造物似
乎拥有一切我们所能想象的美丽、善
良和宏伟。

当然，当谈到内心的纯洁时，我主指
的并不仅是贞洁而言。如果有个很贞
洁的人，同时却不公正、不诚实、不
忠信、懒惰或自私，我们就不会说那
个人的心是干净的。当达味王祈求：
「天主，求你给我再造一颗纯洁的
心。」（咏51:12）他恳求的是一颗
和谐地融合所有德行的心；一颗与真
正有价值和谐跳动的心，愿意为比自



己更伟大的理想去冒生命的危险，而
不让自己被短暂和肤浅的事物所掌
控。随着我们在各种德性上的成长，
我们的视野、欲望、兴趣、热望变得
越来越清晰，我们学会了感知事物的
真正价值。也学会真实地观察、默
观、享受。

困惑

天主为此默观而创造了我们，结合了
我们心中所有的热望。祂想给我们这
恩宠。但这是我们必须奋斗才能获得
的恩宠。我们需要征服我们的心，让
它能接受这份恩典，因为我们可能冒
着让它关闭、甚至被遗忘在角落的风
险。正如圣施礼华所说，贞洁「这是
战斗而不是弃绝，我们应以喜乐的肯
定去回应，并自由、喜悦地把自己交
给上主。我们不应只限于逃避跌倒犯
罪的机会，也绝不是冰冷地计较不去
做甚么。你们真的相信贞洁是美德而
它应趋向于圆满吗？」[2] 贞洁是一
种喜悦的肯定，并且永远可以成长。



这两项声明对我们来说似乎很熟悉，
但它们之间的联系往往不是很易懂，
甚至可能会引起一些困惑。

贞洁是一种喜乐的肯定，与那些过度
强调「不」的人的观点形成鲜明对
比：并非不做、不想、不看或不渴望
而已。相反，贞洁是对爱说「是」，
正因为是爱使贞洁变得必要，并赋予
其意义。固然我们需要对某些与之相
反的行为和态度说「不」，可是明智
的人却都明白，这样做实际上是对爱
的否定。因为婚姻之爱总是全然的、
排他的和确定的。尽管还是需要一些
「不」，但贞洁是一种卓越、积极的
美德。

让我们想象一个对基督信仰和生活都
很理解的人，他真诚地决心将自己的
信仰付诸实践；他甚至可能将这种神
圣纯洁的积极愿景传递给他人，因为
他们理解并分享其原因。但亦有可能
他对这美德的实际体验与将贞洁视为
正向的，而且总是可以增长的想法不



符。首先，因为他没有看到要不断地
为纯洁奋斗的需要；他通常把其他的
顾虑放在最重要的位置，而将贞洁排
在他奋斗中的第四或第五顺位。结
果，贞洁在他心目中，似乎既不是肯
定也不是否定的。其次，因为有时他
需要更加激烈地奋斗才能保有贞洁，
于是它似乎近于否定，而非肯定。

除此之外，还有另一个困惑的来源：
因为贞洁是种美德，因而要求它「成
长和完善」。[3] 一般说来，好基督
徒总会这么认为：我通常尽量设法避
免违反贞洁的行为、想法和外表。这
不就是已达成全部吗？难道还不能肯
定自己具有这个德行吗？我还应该做
什么？贞洁应该在我身上成长和完善
究竟是什么意思？

这些困惑的根源颇为普遍，但此想法
非常的肤浅，殊不知该德行首先是靠
意志力，使我们能够尊重道德规范，
即使它们与我们的倾向相反。如果这
种观点是正确的，势必就将我们的感



觉摒除于外，以为只要尊重这些规范
的需要，就可有条理地反制我们的感
觉。这种观点似乎是有些道理，因为
在培养美德时，往往要求行为控制感
觉和倾向。然而，非常重要的是，请
不要忘记这不是目标；这只是其中一
个步骤而已，如果没有其他步骤配合
的话，只会形成压抑自己的感情，徒
有说「不」的能力。那些以这种方式
定义此德的人，尽管他们可能会说贞
洁是一种「喜乐的肯定」，但实际上
并没有充分理解这一点，因为他们没
有看到它在实践中的意义。

整合良好

其实此德行不仅仅是反制一种倾向的
能力，而倒是在于培养倾向本身。美
德恰恰在于享受善、对善的喜悦。因
为一种情感上的共鸣已经在我们身上
生长，一种的「与善共鸣」。正是在
这个意义上，我们称节制是对自然享
乐倾向的秩序。如果享乐是坏的，排
序之后就意味着必须取消它。但是享



乐本身是好的，我们的本性也趋向于
它。颇吊诡的是它在原则上是好的，
并不意味着在所有情况下它都是好
的。倾向的对象在特定情况下，可能
对人没有好处。这就是为什么我们要
定下心来整理我们享乐的倾向。如果
我们成功了，我们就会把它变成我们
行善的最佳盟友之一；否则，它就会
是个能摧毁我们的大敌。就像水一
般，可以解渴、滋润我们的身体，并
使植物生长，但也可能成为海啸，失
控的、有破坏性的洪水一样。

排序这种趋向涉及什么？当然不是让
享乐的吸引力消失，而且这是绝不可
能的。也不是无视它或当它不存在一
样，更不是压制它。为享乐的倾向排
序，意味着将其整合于个人的真善。
[4] 统合我们的欲望，使它们逐渐符
合我们的人性并加强它。一颗不纯洁
的心是一颗支离破碎的心，没有明确
的目标；相反，一颗纯净的心是一颗
合一的心，必然有明确的人生方向。



如何才能实现这一点呢？人类的倾向
是感知善的：每一种倾向都会将满足
于它的有利条件呈现为适合我们的。
可以说有愉悦的倾向，因为当面对能
产生愉悦的事物时，我们会先聚焦于
它的吸引力：对象呈现在我们眼前好
像是适合我们的需要。然而，对倾向
有利的东西可能对人不利。譬如，蛋
糕可能对我很有吸引力，因为吃起来
很可口，但可能不利于我的健康（例
如，因为我有糖尿病）、我的健康
（我正在努力减肥）或我与他人的关
系（它属于别人的）。每种倾向都有
自己的观点；它从自己的角度来评价
现实，而不能从另一个角度这样做。
理性是唯一能够采纳所有观点并将其
整合的能力，[5] 认定个人的利益，
而不仅是他特定的倾向，或生活某方
面的利益。理性倾听每一种倾向的意
见，评估所有这些声音，并判断一个
行为是否真的对他有益。

理性并不是冷酷无情的。它受我们的
情绪、倾向和激情的影响。如果一种



倾向比其他倾向更具声势，它能混淆
我们的理性。因此，我们要健全的培
育倾向，这是很重要的（有节制）。
因此，它们不是障碍，而是支持我们
的理性做出的判断。当然，这种透过
使用我们的理性进行的整合，需要深
入理解，而且这份理解要渗透并引导
我们的情感和欲望。例如，贪食显露
了我们对需要吃的意义还没有完全明
了，至少没有以实际的方式—影响我
们行为的方式。也就是说，吃的乐趣
有助于个人的进食，但还没有被彻底
的吸收。可以说贞洁也有类似的情
况，其他所有的美德亦不例外。

一个内心世界

让我们听听圣施礼华在《道路》中一
句简洁有力的建议：「如果你把『你
的世界』存在心里，那你为何还东张
西望呢？」[6] 这是真的：如果我们
内心拥有一个世界—一个由伟大的神
性和人性组合而成—任何违反贞洁的
眼神、行动或念头都可能对我们有一



定的吸引力，但与之抗争并非办不
到，因为它已被视为对我们内心世界
和谐的威胁。

我们甚至可以说，贞洁是在于我们内
心世界能向伟大的努力敞开；能填满
人心的感知、热望和享受的能力。因
此，诚如圣施礼华所说：「我不想谈
不洁，却宁愿谈节制带来的丰厚酬
报…在生活中充满牺牲的精神，其实
是使自己不受许多东西的束缚作其奴
隶。反之，在他内心深处，却充满了
天主的爱。我们知道自己有能力照顾
他人的需要，有能力和别人分享一已
所有，有能力为伟大的理想奉献心
力。」[7]

贞洁的人能够欣赏和享受一切美好、
高贵和真正有趣的事。他们的眼神里
没有占有欲，只有感激。他们容忍他
人的存在，但不允许自己与每个人的
关系被玷污，被剥夺个性。相比之
下，那些不贞洁的人的眼神是不干净
的；是种缺乏真心，而图谋不轨的眼



神。在现实中，他们无法欣赏生活和
个人关系中的小乐趣，也无法简单地
享受与他人相处的时光。别人欣赏的
小快乐对他们来说似乎是平淡无奇
的，缺乏意义。他们需要强烈的情感
反应，才能体验到积极和痛快的欲
求。

因此，我们可以理解为什么那些将贞
洁的美德视为一种「喜乐的肯定」的
人，通常不需要特别的意志力来抑制
不正常的性冲动：他们的内心世界，
由有价值的兴趣和真诚的关系形成，
与任何任性的冲动形成强烈的对比，
并拒绝它们。结果，他们感到深切的
自由，因为他们做自己真正想做和喜
欢的事情。相比之下，那些好色的、
缺乏性约束、甚至那些「仅仅不近女
色」的人，尽管他们设法透过严酷手
段去控制自己的性欲，他们会感到压
抑，彷佛生活中缺少了什么一样。

对于圣多玛斯·阿奎那来说，淫荡、失
禁、禁欲和贞洁是四种不同的现实。



[8] 贞洁的人有美德，淫荡的人则有
相反的恶习。失禁的人，虽然没有根
深柢固的恶习，却无法正直地生活。
而禁欲的人，顾名思义，确是有自制
的能力，他们不违背贞洁，但也不具
备这美德。在面对诱惑时，他们只限
于压抑冲动罢了，而没有真正享受德
行的美好。[9] 例如，那些虽不想看
到不贞洁东西的人，但希望看到是不
可避免的，在此情况下，他只是避开
他希望不必避开的障碍；而这样做的
话，其实他并没有培养内心的态度，
也没有把它导向真善。这对一个离贞
洁较远的人来说可能是一个进步。然
而这个人要真正养成美德还有很长的
路要走。倘若不能果断地远离罪恶的
边界，即使他们不触法犯罪，也永远
不会超越仅仅禁欲的设限。他们不会
真正享受贞洁的美德，也不会将其视
为一种「喜乐的肯定」。

他们会在一切中看到天主



「心里洁净的人是有福的，因为他们
要看见天主。」（玛5:8）或许耶稣在
这里不是说心地不纯的人不会被允许
看到天主，而是说他们无法看到。惟
有心地纯洁的人将会看到一种无法形
容的美丽，充满了众多的色调和颜
色，能满足人类心灵的所有愿望。事
实上，即使在今日这个世界上也是如
此。有德行的人能够在他人身上和每
个情境中找到天主，而那些没有德行
的人则无法感觉到祂的存在，或者感
到不舒服、不愉快，甚至认为他们的
自由受到了限制。

理解到这样的美德，除了它能带来一
个美丽的内心世界，使我们能享受做
善事的情感内涵之外，亦是对上述种
种困惑的回应。事实上，如果努力养
成圣洁的美德，不仅是为了对抗不正
当的行为，而且更最重要的是建立一
个充满超然和人性富裕的内在世界，
那么就很容易理解，这种美德的成长
和培养不只是在必须克服诱惑的时
候，而且是在我们的注意力被世上有



价值和美好的东西所吸引的时候，即
使它本身与性毫无关联。贞洁不仅是
我们必须奋斗时的一种美德；不仅是
为了应对诱惑，也是为了引导我们的
「注意力」，即我们心有所系的事
物。因此，我们可以理解这种内在的
修练，之所以对真正伟大事物的开
放，是没有限制的，并且一直增长。

多种途径

我们如何才能培育这种丰富的内心世
界？当然，我们需要避免任何可能干
扰它的东西，确保我们的视线和想象
力不被分散或蒙蔽，克制我们的好奇
心，同时也避免无所事事，即那种对
周围发生的任何事情始终放弃了自主
决定的态度，总是漫无目的地漂流，
让自己被时尚牵着鼻子走，很容易迷
失方向，最终落到我们不愿意去的地
方。

须知在坚忍中成长也很重要，否则就
很难在波涛汹涌的冲击中保持方向。
平日在我们的工作中、我们与他人的



关系中、或我们的喜好和品味中，所
有小小的克己行为均能增强我们的心
志。我们也还需要真诚：简单地谈论
我们内心发生的事情是一种非常有效
的方式，可以给我们的心「注入氧
气」，防止它陷溺于只会束缚它的情
感中。

其他同样重要的方法，可以将心灵的
注意力引向超然和人性的价值：敬礼
圣体圣事，对天主之母的爱，祈祷以
及加深与我主的关系。友谊和所有高
尚的人际关系在这里也会很有帮助。
尽管孤立或封闭自己是个容易的感染
源，但是真诚的对他人的自我奉献则
能令我们的心保持纯真健康。

此外，深度的人文素养，尤其是优良
的文学作品、电影、音乐等，对增强
我们的审美敏感度和美感都很有帮
助。那些只喜欢肤浅的「高刺激」电
影、视频或书籍的人，他们逐渐习惯
于只靠「平庸」的情绪生活，当他们
的情感进入「性」领域时，则将需要



付出巨大的代价来控制自己。即使他
们设法做到这一点，他们也将体验
到，充其量不过是种压抑、否认。而
营造一个干净、明亮、丰富和积极的
内在氛围更令人愉悦和有效。我们的
心不是为了存活而造的。我们的被造
是为了在今生享受天主的美好，直到
永远。

[1]圣施礼华《天主之友》208

[2]《天主之友》182

[3]同上

[4]《天主教教理》2337：「贞洁是
性在人身上成功的整合，由此人在肉
体与灵性方面得到内在的合一。性表
示人是属于肉体的与生物的世界，但
当男女完全地和终身地彼此交付，使
性整合于人与人的关系时，性便属于
个人的和真正地合乎人性。」

[5]圣多玛斯阿奎那，参《神学大全》
I-II，q.17，a.1，ad 2



[6]圣施礼华《道路》184

[7]《天主之友》84

[8]圣多玛斯阿奎那，参《神学大全》
II-II, qq. 151-156

[9]在 II-II，q.155中，圣多玛斯将他
所谓的「禁欲」与「节制」的美德区
分开来。节制是用理性积极支配欲
望，而禁欲则是严厉地控制反抗理性
支配的欲望。

Julio Dieguez

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/
zhs/article/Yue-Ren-Xing-Jiu-Yue-Shen-
Xing-Shi-San-Quan-Xin-Quan-Yi/ (2026

年2月2日)

https://opusdei.org/zhs/article/Yue-Ren-Xing-Jiu-Yue-Shen-Xing-Shi-San-Quan-Xin-Quan-Yi/
https://opusdei.org/zhs/article/Yue-Ren-Xing-Jiu-Yue-Shen-Xing-Shi-San-Quan-Xin-Quan-Yi/
https://opusdei.org/zhs/article/Yue-Ren-Xing-Jiu-Yue-Shen-Xing-Shi-San-Quan-Xin-Quan-Yi/

	越人性，就越神性（十三）：全心全意

