
opusdei.org

永恒的司铎

《永恒的司铎》是圣施礼华于
1973年4月13日发表的讲道，
也是《热爱教会》一书中收录
的三篇讲道中的最后一篇。

2026年1月20日

「有些人仍不断寻求所谓司铎的身
份，虽然圣佳琳这么清楚地表达过！
司铎的身份是什么？ 他们属于基督。
所有的基督徒不能够也不该当满于做
另一位基督，alter Christus，而应该
是作基督自己，ipse Christus。 然而
藉由圣事，在司铎身上成为事实。」



这是圣施礼华在1973年发表的这篇讲
道中对司铎价值的解释。

《忠于教会》、《教会的超性目的》
和《永恒的司铎》是主业团创办人圣
施礼华所作的三篇讲道，收录于《热
爱教会》一书中。

前几天，在一台弥撒中，我暂停片刻
默想领主咏中的圣咏：「上主是我的
牧者，我实在一无所缺。」（咏22：
1）这让我想起晋铎典礼中另一段圣
咏：「上主是我产业、我的杯爵。」
（咏15：5）基督把自身交托在司铎
手中，使他们成为「天主奥秘的管理
人。」（格前4：1）天主的化工，多
么神奇！

明年夏天，约有五十位主业团员将领
受圣秩圣事。 一九四四年迄今已有些
许信友晋铎，每次的晋铎都是天主的
圣宠与主业团为教会服务的见证。 然



而每年还是有些人感到惊讶，他们问
道：「那些三、五十位有成就和前途
光明的人，为何甘愿做神父？」或许
这问题也困惑各位，我今天的讲道将
选择这为主题。

为何要成为司铎

即将领受圣秩圣事的这些主业团信
友，在医学、法律、工程、建筑及其
他许多专业领域上，有多年的丰富经
验。 他们的工作能让他们在社会上占
有一席之地。 他们晋铎的目的是为了
服务; 不是为了管理别人或吸引别人
的注意，而是为了在神圣持续不断的
静默中舍弃自我、服务众生。 当他们
成为神父之后，虽然可以完全胜任他
们原有的事业，但是他们不会陷入继
续从事平信徒职业的诱惑。 他们在各
种知识学科上具有深度，例如在历
史、自然科学、心理学、法律和社会
学，这是他们过去身为平信徒的特
色。 但是不会因为这样，让他们成为
心理学家神父，生物学家神父或社会



学家神父。 他们领受圣秩圣事是要成
为完完全全的神父——彻彻底底的神
父。

他们对于世俗的知识，或许比同行的
平信徒多，然而一旦成为神父，他们
欣然地隐藏这方面的能力，把注意力
集中在锻炼自我——恒切地祈祷，只
谈天主，只做传播福音和举行圣事
上。 我们可以这么说：神职成为他们
新的专业工作。 即使他们奉献了整天
的时间，却发现仍然自己欠缺足够的
时间完成该做的事。 他们必须不断地
研读神学：给人神修指引，听告解，
不停地传教及祈祷。 他们的心必须专
注于圣体龛——耶稣基督真正临在的
地方。 虽然他们如同其他人一般，会
遭遇种种困难，生活上却是忘记自
我，充满了喜乐。 正如我所说的，这
些或许会更增加人们的惊讶。 或许他
们仍然会问：为何要舍弃世上这么多
美好高贵的事物？ 这些人可以有成功
的职业生涯，通过他们的榜样，可以
在文化、教育，及其他许多层面影响



社会。 有些人会说，神职的观念，在
今天的社会中有点混淆。 他们说我们
须寻找神父的真实「身份」。 而且他
们质疑在现今世上奉献天主，成为神
父的价值。 更有些人会问说，在现世
如此缺乏司铎圣召的时候，为何这些
圣召，会出自功成名就，在社会中已
寻到自己地位的教友呢？

司铎与平信徒

我能够了解这种惊讶，但是我自己却
无此感受。 这些人成为神父，是出于
自愿，因为他们想做神父，而且有非
常超性的理由。 他们知道弃绝万事，
绝非信口之言。 为回应主业团的召
叫，他们将自己奉献给教会和所有灵
魂。 这完美召叫引领他们圣化日常工
作，在工作中圣化自己，在职业关系
之中圣化他人。 无论是神父或平信
徒，主业团成员皆为普通信徒，正如
其他天主教徒一样，圣伯多禄曾如此
说：「你们却是特选的种族、王家的
司祭、圣洁的国民、属于主的民族，



为叫你们宣扬那由黑暗中召叫你们，
进入他奇妙之光者的荣耀。 你们从前
不是天主的人民，如今却是天主的人
民; 从前没有蒙受爱怜，如今却蒙受
了爱怜。」（伯前2：9–10）身为天
主教徒，神父与平信徒的情况相同，
因为天主我们的上主召叫所有信徒走
向完全的爱，也就是成圣。 「愿我们
的主耶稣基督的天主圣父受赞美！ 他
在天上，在基督内以各种属神的祝
福，祝福了我们，因为他于创世以
前，在基督内已拣选了我们，为使我
们在他面前成为圣洁完美无缺的。」
（弗1：3–4）成圣的工作，绝不可马
虎，我们要努力奋战回应天主的恩
宠，效法我们的典范基督，不然就等
于放弃圣战一途。 天主邀请了每一个
人，所以每一个人都能在生活中成
圣。 虽然个人会有错误和失败，但是
在主业团里面，平信友和神父追求成
圣的热情完成一样; 况且神父在全体
信友中只占一小部份。 所以如果用信
德的眼光来看，成为司铎并非舍弃任
何事物; 成为司铎也没有在主业团的



召叫上加冕。 成圣并非因生活状况
（已婚或单身，鳏寡或神职）有所差
异，仅在于个人回应圣宠的方式。 这
圣宠教导我们摆脱黑暗的行为，戴上
光明的武器，也就是以宁静、和平及
对全人类喜乐的服务而全然奉献。
（参阅罗13：12）

以神职的身份服事天主，并非比其它
服事天主的方式较好或较差，只是不
同而已。 司铎圣召的崇敬与伟大，世
间无可比拟。 圣佳琳曾以耶稣的口吻
说：「我不愿见到司铎的尊敬有任何
减损，这种尊敬不是给司铎，而是给
我的，藉着圣血我赐予他们牧养之
责。 若非如此，你们对他们的尊敬应
该像对平信友一样...... 你们不可冒犯
他们; 若冒犯他们就是冒犯了我。 所
以我再三强调，不准冒犯我的基督
们。」有些人仍不断寻求所谓司铎的
身份，虽然圣佳琳这么清楚地表达
过！ 司铎的身份是什么？ 他们属于
基督。 所有的基督徒不能够也不该当
满于做另一位基督alter Christus，而



应该是作基督自己ipse Christus。 然
而藉由圣事，在司铎身上成为事实。

司铎职的尊严

「为完成如此伟大的工作」，救赎的
工作，「基督时刻临在祂的教会，特
别是在弥撒祭典中，祂亲临弥撒的祭
典中，不只是在祭者之中。 这位曾奉
献自己于十字架上者，透过司铎不断
献上自己，特别是在面饼酒形之
内。」圣秩圣事真正地将司铎的声
音，双手以及全人借给我们的上主。
在弥撒中，藉由祝圣词语，耶稣基督
改变面饼与酒的本质，成为祂的身
体、灵魂、宝血与神性。 这是司铎受
人崇敬的源头，伟大是来自天主，完
全可以与我的卑微兼容。 我祈求天主
我们的上主，赐给司铎恩宠，以神圣
的方式执行神圣的事务，在生活的各
方面默想天主的伟大。 「所有恭祭吾
主受难奥蹟之人，都当师法奥迹中之
一切。 如果我们将自己献于圣体，也
将领我们至天主台前。 如果你遇到一



位司铎，他很明显地未按照福音而生
活，不要判断他：让天主去判断。 谨
记在心，尽管他多么不配，如果他诚
心地祝圣圣体宝血，有效地举行弥
撒，吾主仍将降临在他的双手。 在那
里可以找到比耶稣更高贵的忘我与弃
绝呢？ 是在圣体之内，而非在白冷城
或加利肋亚。 为什么？ 因为耶稣的
心充满救赎的渴望，祂不愿意任何人
未被召叫而抱怨，基督主动地会见那
些未曾寻求祂的人。 这是真正的爱！
没有其它的解释。 谈到基督之爱时，
我们无法以言语表达。 亮是如此降卑
自己，毫无抗拒地承受每件事：无数
人对亮的冒犯、亵渎和冷漠，即使只
是为了不让任何人失去聆听亮伤口之
内心跳的机会。

普通司铎祭与公务司祭职

司铎的身份是做一个基督救赎恩宠的
第一手工具，这恩宠基督为我们而赢
得。 如果你了解这端道理，如果你在
静观的祈祷中默想，你怎么会认为神



职是种弃绝？ 其实，是难以衡量的收
获。 我们的母亲玛利亚，最神圣的受
造物，只有天主比她更为神圣，但祂
只有将耶稣基督带到世上来一次，司
铎却能每天将耶稣带到世上，带到我
们的灵魂和身体里：使基督成为我们
的食粮，给予我们生命以及来世的允
诺。 司铎同其他一般信徒一样，是
人、也是基督徒。 因此对司铎而言，
保持谦卑是非常重要的。 他必须特别
了解到，圣保禄的话，也应用在他身
上：「你有什么不是领受的呢？」
（格前4：7）他所领受的...... 是天
主！ 他领受权柄举行弥撒圣祭（祝圣
司铎最主要的目的）、赦罪、施行其
他圣事，以天主之言的权威传教，以
及在关于天国的事上管理信徒。

「所以，假定司铎虽已领过基督徒入
门圣事，进一步由另一项特殊圣事而
授予其司祭职，使司铎因圣神的傅
油，获得特殊神印的标记，并且肖似
基督司祭，好能以基督元首的身份行
事。」这就是教会。 她不是建立在人



的反复无常上，而是根据耶稣基督的
明白意志而创立。 「按两种法律—新
约与旧约，藉由天主的祝圣，奉献与
司铎两者结合一体。 经由天主设立，
新约中的天主教会领受了可见的圣体
祭献，我们必须了解到，教会拥有新
的司铎，外在明显可见，取代了古老
司祭的地位。」祝圣时，在接受圣秩
者普通司铎身份上，加上施行圣事的
司铎身份。 因此，有人争论司铎比平
信徒更像一位基督徒，虽然这是种严
重的错误，但另一方面，我们却可以
说，司铎比平信徒更具司铎身份。 像
所有基督徒一样，司铎亦属于基督救
赎的群体，并且他具有司铎职务的特
色，因此不仅在程度上，而且在本质
上与平信徒的普通司祭职务有所区
别。

我很难了解为什么有些司铎急切地想
要和其他教友认同; 忽略了他们在教
会中的特定使命，忘记自己是为着这
个特定使命而被祝圣的，他们似乎害
怕被信徒视为另一种人，事实并非如



此，教友只是想在司铎身上，找到一
些适于每个基督徒及可敬人士的美
德：谅解、公义、勤劳的生活（在此
指司铎工作）和良好的举止。 然而信
徒也想要能够清楚地知道司铎的特
质，他们期望司铎祈祷，不拒绝实行
圣事; 他们期望司铎向每个人敞开大
门，不要因私利而管理众人，或成为
派系的领导者。 他们期望司铎在举行
弥撒、耹听告解、安慰病患忧苦者、
教导孩童或成人坚振教义、传讲天主
圣言的时候，都能注入爱心与奉献，
并指出为人所创的科学，是无法带来
救赎与永生的; 他们期望司铎能安慰
并善待那些需要帮助的人。

总而言之，他们要求司铎能积极地默
想基督的临在，特别在奉献圣体宝血
的祭献时，并且在个人秘密的告解圣
事中，以天主之名宽恕罪过。 施行这
两种圣事，是司铎最重要的使命，其
他任何事都以这为基础。 如果司铎不
教导人们关于基督的道理，不在爱德
的补赎和加尔瓦略山的祭献——弥撒



中和基督相遇，那么诸如传教或讲道
等其它司铎工作，就缺乏稳固基础。
关于神圣的祭献，请容我再多补充一
点。 如果对我们基督徒而言，弥撒是
生命的中心与根源，在司铎生命里，
更是如此。 一位司铎如果没有正当的
理由，而不天天奉献弥撒，对天主毫
无爱意可言。 可以说是藐视基督，拒
绝与祂分享对救赎的神圣渴望，这样
的司铎无法了解耶稣心甘情愿地舍弃
自己，做为众人灵魂的食粮的爱心。

司铎为弥撒而活

我们必须记住当我们司铎做弥撒时，
不论自己是圣人或罪人，我们不再是
我们自己。 我们是在祭台上重演加尔
瓦略山的祭献的基督。 「司铎应在圣
体圣事的奥迹中，履行他们主要的职
责。 在圣体圣事中，不断实现救赎的
工作。 职责所在，我们鼓励司铎每日
做弥撒，即使全无教友参与，这是基
督与教会所规定的。」特伦多大公会
议教导：「在弥撒中，司铎以不流血



的方式举行奉献，而同一位基督曾为
众人在十字架上，以流血的式奉献了
自己。 因此牺牲者只有一位，而且是
同一位; 透过司铎职权而被奉献的那
位，与十字架上奉献自己的那位完全
相同; 只是奉献的方式不同。」事实
上，有无教友参与弥撒，都不能改变
这项信仰的真理。 当我做弥撒时，如
果周围有人，我会觉得很快乐，但是
我不认为自己是什么聚会的主席。 在
某方面来说，我像其他人一样，只是
其中一名教友，但最重要的是，在祭
台上我成了基督！ 我以不流血方式，
重演加尔瓦略山的圣祭，以基督的身
份祝圣酒饼; 我真正代表耶稣基督，
因为我借给祂我的身体、声音、双手
和一个我可怜的心，虽然常被玷污，
却也想净化它。 有时候，在弥撒中，
虽只有辅祭一个人在旁边，我觉得好
像还有其他人在场。 我感觉到所有的
天主教徒、基督徒以及无信仰的人都
与我同在。 天主的受造物都在那儿
——陆地、海洋、天空、动物和植物
——整个宇宙都将荣耀归于天主。



特别地，我想用梵二大公会议的话来
告诉大家：「我们便密切地与天上的
教会相连接，首先和荣福童贞玛利
亚，也和圣若瑟、圣宗徒、殉道者及
诸圣人，彼此相通，并尊敬他们。」
我请求所有教友热切地为我们司铎祈
祷，让我们学习以神圣的方式来举行
弥撒圣祭。 我请求你们对弥撒圣祭表
示深刻的爱意，这样会鼓励我们司铎
以神性与人性的尊严举行弥撒，使我
们保持祭衣，与其它弥撒用品的洁
净，举止虔敬，避免急躁。 为什么要
那么匆忙呢？ 恋爱中的人会急着道别
吗？ 他们似乎想走，却又留了下来。
他们不停地回首顾盼。 他们重复着极
普通的话语，好像刚刚才了解那些话
的真正含义。 人类高贵美善的爱，同
样也可以应用在天主的事上。 如果我
们全心全意爱天主，我们一定不会急
着结束这场聚会——一次难忘的约
会。 有些司铎对弥撒非常冷淡，他们
可以不厌其烦地读经或宣布事项，直
到教友们感到不耐。 可是到了弥撒的
主要部份——圣祭礼仪; 他们却匆匆



带过，这使得教友无法热心地尊敬基
督——永恒的司铎和牺牲者; 他们也
没法学着在弥撒之后，安静虔敬地感
谢祂再度来到我们心里。 在弥撒中，
基督徒的感情和需要找到最佳的管
道，借着基督，弥撒领我们到圣父面
前，沉浸于圣神之内。 司铎应尽力让
教友知道这端道理，并能奉行不渝。
没有其它活动比教导信众爱慕和敬重
圣体圣事更为重要。

「司铎行使两项职权：主要的一项是
成圣体; 第二项是关于基督奥体。 第
二项职权仰赖第一项，反过头来说却
不尽然。」因此，司铎最为重要的工
作，在于促使教友以纯洁、谦逊和虔
敬的态度，接近圣体圣事。 如果一位
司铎尽力做到这一点，他不会自欺，
也不会欺骗其他基督徒的良知。 在弥
撒中，我们所要做的事是崇敬; 我们
充满爱意地履行受造物对创造者的首
要责任：「你要朝拜上主，你的天
主，惟独事奉他。」（申6：13，玛
4：10）不是像仆人般冷淡，虚有其



表的尊崇，而是像孩子一般温柔的
爱，表现出孺慕之情和依恋。 在弥撒
中我们找到最佳的机会，为自己和众
人的罪恶而痛悔，能够和圣保禄同
说，我们可在自己肉身上，补充基督
的苦难所欠缺的。 （参哥1：24）在
世界上没有人是被隔离的个体，也没
有人能自认毫无罪恶，这世界的罪恶
乃由原罪以及无穷的本罪而来。 让我
们热爱牺牲、寻求悔改。 怎么做呢？
在弥撒上与基督——司祭和和祭品
——亲密地结合。 祂继续承受着人类
（包括你和我）背弃祂的沉重负担。

弥撒的奉献表达了基督的慷慨。 我们
每个人都很为自己着想，然而天主我
们的上主并不介意，即使我们在弥撒
中，将所有的需要全部放在祂的面
前。 谁没有想求的事情呢？ 上主，
这个病痛...... 上主，这个忧伤...... 上
主，我是如此卑微，似乎无法为爱你
而承受那委屈......。 我们渴望自己的
家人拥有幸福快乐; 我们为那些渴求
食物与正义的人们感到哀伤，对于寂



寞而痛苦的人，以及日复一日缺乏亲
切微笑和援手的人，我们也同样感到
悲怜。 然而真正让我们受苦的，人类
最大的失败是罪恶，它使我们与天主
分离，使灵魂遭到永远失落的危险。
我们举行弥撒时的渴望，和基督在加
尔瓦略山牺牲时一样：就是要带领人
类以爱心达到天主永恒的荣耀。 当我
主——无辜的受难者，借着司铎的双
手，降临在祭台上，让我们养成习
惯，以真诚的态度和祂说话。 相信通
过天主的助佑，会让我们灵魂敏锐，
劝于行善，也会让我们拥有慈爱、体
谅和同情心，善待受苦之人，及佯装
快乐、沈溺于虚幻之乐中的人。

最后我们要感谢天主我们的上主，因
为祂将自己赐给我们。 想想：圣言化
成肉身做为我们的食粮！ …… 天地的
创造者竟然在我们卑微的身躯之中！
…… 为预备基督的到来圣母始胎无染
原罪。 如果感恩要和主的恩赐与自己
功劳之间的差异相称，我们岂不应整
日神领圣体、感谢不绝吗？ 领完圣体



后不要立刻离开教堂。 没有任何比这
更重要的事使你不能耽搁十分钟的时
间向天主说声「谢谢」。 让我们不要
吝啬，爱必须以爱偿报。

永恒的司铎

一位司铎若是以敬拜、痛悔、求恩、
感谢和效法基督的方式举行弥撒、并
且教导众人，以弥撒作为基督徒生活
的中心和根基，那么他将真正地显露
出自己圣召的宝贵。 神印的价值，永
远不会失落。 你们现在领悟到，那些
好像后悔成为天主代理人的司铎，是
人类的和基督徒的失败，彻底的失
败，真是最不幸之事。 他们放弃神职
而去仿效平信徒，寻找另一份工作，
逐渐取代原先的圣召和使命。 当他们
逃避神修指导的工作时，通常他们会
去找另一项职业，挤进平常人的圈子
里，诸如从事社会工作或涉及政治。
司铎的使命便误入歧途。

我不愿用灰暗的语调做总结，这似乎
有些悲观。 真正的基督徒圣职并未从



天主的教会消失。 我们从耶稣那领受
的教导也未曾改变，全世界有数以千
计的司铎，真正地以安静及平凡的方
式回应他们的圣召。 他们从未陷入诱
惑，而丢弃起初就存在教会内的神圣
和恩宠的宝藏。 我很温馨地想起那些
散居全世界的弟兄们，他们默默地工
作，在人性和超性上都值得敬仰。 他
们应该能感受到，自己被许多基督徒
的友谊、帮助和情感所包围。 当他们
有幸得见天主的圣容时，耶稣必定亲
自出来迎接他们，祂将永远光荣那些
在世以祂的身份与名号行事的人。 让
我们为所有将被祝圣的主业团信友祈
求，让他们是永远忠实、虔敬、博
学、敬业和快乐的司铎。 将他们托付
给童贞圣母玛利亚，请她特别照顾这
些人，使他们终其一生，服侍她的儿
子，我主耶稣基督——永恒的司铎。



pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/

zhs/article/Yong-Heng-De-Si-Duo/
(2026年1月20日)

https://opusdei.org/zhs/article/Yong-Heng-De-Si-Duo/
https://opusdei.org/zhs/article/Yong-Heng-De-Si-Duo/

	永恒的司铎

