
opusdei.org

「是值得的！」
（三）：让时间成为
盟友

「我们的感情需要培养、需要
成熟、需要学习；因它可表达
真实的自我和自身的关系。并
能及时做出关乎我们生活的决
定，使我们的存在成为我们回
应天主不可分割的一部分。」

2023年3月20日

忠诚基于连续的归化



眼前的虚假安全

情感帮助我们认识真理

唤醒我们爱的召唤

有时只需读几页耶稣的生平，就能使
我们与祂一起体验到福传的喜悦，也
同时体验到福传的疲惫。比方说，祂
行了奇迹的那天，让几个饼和几条鱼
暴增，喂饱了五千多人。当天晚上，
祂上到门徒的船，在水上行走。而当
他们最终到达革乃撒勒时，祂治好了
那里所有的病人。（参玛14:13-36）
对于跟随基督的人来说，那些日子一
定是终生难忘的。祂的爱情和神力已
捕获了那些人的心灵，致使他们能接
受在他们眼前所展开的新思维。但我
们也读到，这并不是所有人对祂的反
应。就在那些日子里，某些宗教领袖
显然为了守护其信仰的基本教义派不
衰，就挖空心思地藉由他们的传统，



去要求信众履行一千条外在形式的诫
律，并且还质问耶稣：「看，你的门
徒作安息日不许作的事。」（玛
15:2）单纯和复杂之间的对比是这么
巨大。经师们指责耶稣和祂的门徒不
忠于与天主的关系，且任意而行。但
我主利用这个机会强调了真正忠诚生
活的核心。

忠诚基于连续的归化

一个真正有成果的人，天主会赞美他
为「又好又忠心的仆人」，这句赞美
既不仅基于言语，也不仅基于履行外
部的诫律。因为不论内心是否真正忠
诚，两者都可以与之并存。耶稣用先
知依撒意亚的有力话语表明了这一
点：「假善人哪！依撒意亚论你们预
言的真好，他说：『这民族用嘴唇尊
敬我，他们的心却是远离我；他们恭
敬我也是假的，因为他们所讲授的教
义是人的规律。』」（玛15:7-9）本
笃十六世说，当这种情况发生时，
「宗教就失去其真正的意义，即在生



活中聆听天主的声音，以实现祂的旨
意－这是我们存在的真理－从而使我
们活出主内自由的真生命；否则宗教
则沦为次要实践的习俗罢了。」[1]

当然，那些经师们的生活几乎都专注
于外在的虔诚，和去纠察他人瑕疵的
热忱上，虽然在他们年轻时，都曾品
尝过真神的经验。当然，那时他们曾
慷慨地回应了分享天主生活中爱的邀
请，并怀抱真正的渴望。在阅读这类
经文时，我们都不止一次地考虑这一
事实，并质疑：他们热爱上主的初衷
呢？毕竟，我们不能仅因为那些从未
放弃他们作为宗教领袖头衔的经师，
而称他们为「信实的」。那么，究竟
什么是忠诚？

当圣施礼华反思这个把每一信徒与教
会联系在一起的环节时，他强调这不
只是一个「（在教会内）留下来」的
问题。关键不单纯是拥有一张领洗证
书、或参加某些仪式而已。「信仰基
督教并不是一种轻松的生活方式。仅



仅留在教会里，任凭岁月的流逝是不
够的。在我们的生命中，在身为基督
徒的生活中，我们的第一次皈依－我
们每个人都依稀记得那个独特的时
刻，当我们清楚地了解上主对我们一
切的要求－当然非常重要。但后来的
皈依更加重要，而且要求越来越
大。」[2] 忠诚与负面的态度毫不相
干；它不是单纯的「不在教会外面」
而已。反之，需要的是我们不断更新
的回应，向与时俱进的新意开放，就
是由连续不断的皈依所构成。为了建
立一个真正忠诚的生活，我们必须牢
记，依照我们的个人生命史，我们只
是暂时的存在：随着时间的流逝，我
们成为我们自己。

眼前的虚假安全

为了想更透彻地理解时间的本质，真
不知吸引了古今中外多少的思想家和
作家。同样在电影中，例如，我们发
现许多故事都在利用时间作试验：用
暂停、向前或向后、删除时间的手



法，玩弄一个假设的可能性。时间是
人类生命之谜的一部分。奥思定承
认：「我的心急欲解开这个纠缠不清
的谜，已被止不住的渴望所点燃。」
[3] 在我们这个时代，一个越来越惯
于即时性的文化中，这种与时间的关
系具有一种特殊的意义。由于我们有
诸多可能在「此时此地」体验到我们
存在的许多方面，从沟通到购买商品
或产生情感，因此我们可能将需要时
间才能结出果实、展示美丽、成长强
壮的事物，反而视之为怪异的、几乎
不可触及的。而忠诚却正是位居其
中，毫不例外。

时间可以意味着机会、发展、生命。
但同时也可以意味着延迟、短暂、乏
味。我们怎样才能把时间看成盟友，
而非敌人？我们怎样才能把时间看成
是天主旨意的途径，从而使快乐和富
于绩效的生活充满着陪伴及和平，成
为我们的好光景？忠诚，因为它不是
即时的情感或即时的奖赏，所以在成
为事实的过程中，总是伴随着一些不



确定性，然而可断言它是良性的，因
为它要求我们一直维持关注的态度；
令我们始终保持爱的创意。

由于这是个产生在两人之间的善，因
而忠贞经常面临着这类的诱惑：想要
我们用自己刻板的、快速的虚假安全
感，来取代需要时间的「正面的不确
定性」，因而排挤了对方。在心理
上，我们可能会受到把对方搁在一边
的诱惑，取而代之的是为自己的需求
而量身订做的即时安全。这就是以色
列人民在与天主的关系中时常发生的
情况。圣经向我们显示了对真神的忠
诚与偶像崇拜之间的差别，即是否把
信仰放在我们自己用双手建造、可掌
控的东西上。

试想天主深爱的子民，打造了一个金
属雕像来敬拜的场景，实在令人难以
想象。「众百姓即将他们耳上的金环
摘下，送到亚郎跟前。亚郎从他们手
里接过来，制了一个模型，用来铸了
一个牛像。他们遂说：『以色列，这



就是领你出埃及国的天主。』」（出
32:3-4）是什么原因导致了人民如此
的混乱？是什么让他们认为自己被真
正拯救、陪伴他们上路的「那位」抛
弃了？答案就在圣经的同一页上：他
们所以这样做，只是因为「百姓见梅
瑟迟迟不下山。」（出32:1）他们被
自己焦急的心情，想加速天主的时间
所出卖了；他们让自己被需要立即得
到可测量、可量化的安全感冲昏头
脑，而不是将自己交付给信德的保
证。

那么，偶像崇拜和忠诚之间的区别到
底是什么？当我们允许自己受到寻找
安全感的诱惑时，我们就在崇拜假
神；但这并非出于对他人的爱、出于
视他人为礼物的安全感，而是基于自
我肯定的安全感；基于自己能掌控的
安全感。金牛犊的那段历史延续了无
数世纪，我们可找到许多不同崇拜偶
像表达方式。今天，偶像崇拜的形式
更是光怪陆离：我们寄望人具有天主
才能满足所期待的非凡超圣之神能；



把我们的职业生涯，视为赢得掌声之
处；为纵容自我的嗜好，而剥夺我们
所爱的人的时间；甚至可能是过去曾
引导我们找到真神的某些虔敬习俗，
现在也变相了。

在困难的时刻，当我们的内心世界被
动摇时，我们就想逃离时间的眩晕；
当我们想告诉自己，自己是很重要、
而非无足轻重的，我们即会陷入铸造
金牛的诱惑。那么，忠诚的意思就是
先揭露那些人手制做的假安全面具，
进而把我们的信赖全然放在天主身
上。「信德是忠诚的基础。不是徒劳
地信赖我们人的能力，而是相信天
主，相信祂是希望的基础。」[4]

情感帮助我们认识真理

「忠诚涵盖了我们生活的各个层面，
因为它涉及整个人的智力、意志、感
受、关系和记忆。」[5] 这就是为什
么耶稣宣称天主要求的不仅是我们的
言语，或仅是对某些外在诫命的履
行，而是在于我们的内心。祂在另一



个场合引用先知欧瑟亚的话说，「我
喜欢仁爱胜过祭献。」（参玛9:13）
当一个法利塞人问及最重要的诫命
时，祂再次用圣经中的话回答：
「『你应全心，全灵，全意，爱上主
你的天主。』这是最大也是第一条诫
命。」（玛22:36-38）

在宣讲圣神的教义中，圣若望保禄二
世解释了三位一体的第三位如何「渗
透和感动我们的整个存在：智力、意
志、情感和身体的本性，以致我们的
『新本性』使时空充满了福音的新
意。」[6] 我主热切地渴望我们的幸
福，因此祂不希望我们内部有「骨
折」。祂希望我们与祂的关系完全透
明，将我们的智慧、欲望、情感、大
大小小的决定越来越圆满的整合起
来…我们存在的所有面向应随着时间
的推移而不断成熟，形成持续增长的
合一体。为了建立一种深刻忠信的关
系，我们官能的和谐发展是攸关重要
的。



「我也希望你们有强烈的感情，」圣
施礼华说：「一个人如果不把自己的
心放在他所做的事情上，是会不愉快
的，心性是扭曲的。」[7] 在许多聚
会结束时，主业团的创始人祝福那些
懂得用真情处事的「有心人」。因为
我们必须把我们的心放在自己所做的
事上。「耶稣是真正的人，亦有其情
绪。面对耶路撒冷的拒绝，祂感到忧
苦（玛23:37），甚至流泪（参路
19:41）；对别人的苦难，祂也表示
怜悯之情（谷6:34）；祂看到别人哭
泣，而感到难过（参若11:33）；亦
因朋友身故而流泪（参若11:35）。
从这些真情流露的表现可见，祂人性
之心是向别人敞开的。」[8]

我们的感情需要培养、需要成熟、需
要学习；因它可表达真实的自我和自
身的关系。我们需要把我们存在的这
方面，作为我们回应天主的核心部
分，以便能够及时做出关乎我们生活
的决定。在此，我们必须要留意避免
两个极端：一是有些人否认感情和情



绪的价值，试图让它们沉默，彷佛不
存在一样；二是那些只凭感觉做决定
的人。在这两种情况下，其结果不外
是以脆弱的方式活着；要么是像把自
己捆绑在偶像上的人的僵硬而告终；
要么是不断的改变方向，让自己被最
直接的感知牵着鼻子走的迷茫而告
终。这两种情况都不能为喜乐的信实
开辟出沃土。如果我们不学习将情感
融入成熟的生活，就会产生对未来的
恐惧，对做出重大决定的恐惧，这会
破坏我们曾经提过的：「是的，我想
这么做」的稳定性。反之，如果我们
将逐渐成熟的情感与我们的智力结
合，就会导致一个稳定的生活，在这
种生活中，既能享受好事，亦能顺服
地、平静地承受任何变故的发生。

唤醒我们爱的召唤

在另一个耶稣疲惫不堪的日子，祂靠
在井边休息时，被一位非犹太人的妇
女注意到。我主知道这个撒玛黎雅妇
女的心、她动荡不安的生活、她婚姻



不幸的痛苦，使她一再深受伤害。因
此祂也明白，她对真正幸福的渴望和
对和平的憧憬！所以祂直入主题说
道：「你说：『我没有丈夫，』正
对；因为你曾有过五个丈夫，而你现
在所有的，也不是你的丈夫：你说的
这话真对。」（若4:17-18）这个撒
玛黎雅妇人可能已经认命了，认为忠
诚为她是不可能的；她甚至认为人不
是为这伟大崇高的品德而造的。

也许我们在自己的遭遇中，或在我们
所爱的人的生活里也有过类似的经
历。然而这一切并不妨碍我们重新开
始过忠信的生活，忠信与幸福是同义
词。耶稣对我们说，就像这个妇女一
样，虽然她还不明白，但是她很快即
会成为祂的门徒，开始度新生活：
「但谁若喝了我赐与他的水，他将永
远不渴；并且我赐给他的水，将在他
内成为涌到永生的水泉。」（若
4:14）耶稣面对一个生命中屡遭挫
折、打击的受伤者，「祂回应妇人对
真爱的渴求，让她摆脱所有使其生活



黯淡无光的事物，指引她认识福音的
圆满喜乐。」[9] 意识到那位撒玛黎
雅妇女心中那份对爱的深层召唤的向
往，基督果断地采取行动，邀请她有
个新的皈依。「这是天主之爱对我们
的爱之呼唤，在这种关系中，天主的
信实总是首先介入的。」[10]

[1] 本笃十六世，三钟经，2012年9月
2日

[2] 圣施礼华《基督正在经过》57

[3] 圣奥思定《忏悔录》11册书，22
章

[4] 范康仁蒙席《牧函》2022年3月
19日，7

[5] 同上，1

[6] 圣若望保禄二世，一般接见，
1998年10月21日

[7] 圣施礼华，家庭聚会笔记，1972
年10月2日



[8] 方济各《爱的喜乐》144

[9] 方济各《爱的喜乐》294

[10] 范康仁蒙席《牧函》2022年3月
19日，2

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/

zhs/article/Shi-Zhi-De-De-San-Rang-
Shi-Jian-Cheng-Wei-Meng-You/ (2026

年2月2日)

https://opusdei.org/zhs/article/Shi-Zhi-De-De-San-Rang-Shi-Jian-Cheng-Wei-Meng-You/
https://opusdei.org/zhs/article/Shi-Zhi-De-De-San-Rang-Shi-Jian-Cheng-Wei-Meng-You/
https://opusdei.org/zhs/article/Shi-Zhi-De-De-San-Rang-Shi-Jian-Cheng-Wei-Meng-You/

	「是值得的！」（三）：让时间成为盟友

