
opusdei.org

第二课：启示的原因

在人性当中，自然存在着一种
对于天主完满认识的渴望，但
这个渴望是无法在没有天主的
助佑下得到满足的。 藉着在圣
经中所记载的「救恩史」，天
主将自己启示为一个位格的存
有物，三位一体的存有物。 藉
着这个启示，天主愿意向人提
供与祂共融生活的可能性，使
他们能够参与祂的各种美善和
祂自身的生命，并藉此获得幸
福。



2024年11月29日

1. 启示的原因

在人性当中，自然存在着一种对于天
主完满认识的渴望。 但是这种完满的
认识，人不能单靠自己的力量去达
到，因为天主不是一个物质的受造
物，也不是一个可以经验到的感性现
象。 当然，人可以通过受造的世界以
及他的自身，获得一些关于天主的确
定知识，但是这些途径给我们的有关
天主和祂的内在生命的知识是颇为局
限的。 甚至，就连获得这些确定知识
都有许多困难。 因此，如果天主不出
离自身的奥秘，并将自己的存在启示
给人，那么，就如一些中世纪作者所
说的：人的境况就会像圣奥恩定曾经
经历的一般。

这个故事是众所皆知的。 有一天，圣
奥思定在海滩上散步，心中不断思索



关于天主和圣三奥秘的信理。 偶然
间，他抬起头，看到一个小孩子在沙
里玩耍。 他看到那孩子跑到海边，用
一个小容器装满了海水，回到他之前
所在的地方，然后把水倒进一个沙坑
里。 在观察了几次这个景象之后，他
感到很好奇，于是就走近那个孩子并
问他说：「你好！ 你在做什么呢？」
那个小孩子回答说：「我想把整个海
洋的水都装到这个沙坑里。」圣人回
答说：「但这是不可能的呀！」那个
小朋友回答说：「你现在所做的，却
是更不可能的事情：用你小小的脑袋
试图理解天主的奥秘」。

然而，天主并没有将人遗弃在这个境
况中。 祂愿意启示自己，也就是说，
展现自己，走出自身的奥秘，除掉那
阻止我们认识祂是谁和祂如何行事的
那块面纱。 祂这么做并不是要满足我
们的好奇心，也不仅仅是为了传达一
个关于祂自己的讯息，而是要透过祂
自己来到人间与人相遇——特别是透
过向世界派遣祂的圣子以及圣神的恩



赐——去启示自己，并邀请人类与祂
进入一种爱的关系。 祂愿意揭开自己
的内里生命，与人像朋友、像亲爱的
孩子一般地相处，为了借着祂无限的
爱使人得到完全的幸福。

对于圆满的渴望和对于救恩的渴望是
写在我们人性境况当中的，而这不能
靠属于世上的事物得到满足的。 然
而，天主的启示——祂自我的交付而
给予我们祂无限的爱——就具备这个
能力去满溢地满足人的心，给予他一
种远远超过人自己可以渴望或想象的
幸福。 正如圣保禄宗徒对格林多人所
写的：「天主为爱他的人所准备的，
是眼所未见，耳所未闻，人心所未想
到的」（格前2：9）。 启示是「那藏
在人性最深处的，对于无限和圆满的
渴望，以及最深处的盼望的实现，而
对人开放一个不是短暂的、有限的，
而是永恒的幸福。」[1]

2. 在救恩史中的启示



根据梵蒂冈第二次大公会议，启示对
应着一个计划，一个天主在人类历史
中的行动而发展的计划。 天主采取主
动性，并且借着一些具体的事件（例
如：召叫圣祖亚巴郎对祂有信德、将
以色列人从埃及人手中救出来、等
等），祂在历史中行动，并使这些事
件表达出祂渴望全人类都获得的救
恩。 天主自己将这些事件的深刻含意
以及它们关于救恩的意义，告诉那些
被祂所拣选的，使之成为其神圣行动
的见证人。 例如：梅瑟和亚郎见证了
天主要求埃及的法朗去让以色列人离
开，并借此解救他们脱离奴役的奇
迹。 用这种方式，天主揭示并完成了
祂的计划，打开那些祂因自己永恒的
智慧已经预见了的道路，为了使人认
识到与天主在一起就代表了自由和救
恩。 这个阶段之后又有其他的救赎阶
段，因此我们会称之为天主对人的
「救恩史」。

这个《救恩史》的叙述是在旧约，更
具体来说是在旧约开头的那几卷书



（主要是在创世纪和出谷纪）以及在
旧约的历史书的部分中（包括16卷，
其中有若苏厄书、两卷撒慕尔纪和列
王纪）。 救恩史的高峰在于一件伟大
的事件：天主圣子的降生成人，这件
事件是在人类历史的一个特定时刻完
成的，也标示了天主这个计划的圆
满。

天主圣子降生成人是一件极为特殊的
事件。 天主不像之前那样地透过某些
事件和被拣选者的话语在人类历史中
行动，而是祂自己亲自进入「人类历
史」当中，也就是说，祂自己成为了
人，并且成为人类历史内部的主角，
和为了藉着祂的宣讲、奇迹，也透过
祂的苦难、死亡和复活，将这份历史
从内部引导、归向天主圣父。 最后，
这一切结束于向门徒派遣祂曾许诺的
圣神。

救恩史的高峰是基督的生命，和天主
圣神的派遣。 天主不只向我们启示祂
自己的奥秘，也向我们展示祂对我们



的计划。 这是一个美丽且伟大的计
划，因为我们甚至在创世以前，就在
祂的圣子耶稣基督内，被天主召选。
我们不是随机的产物，而是来自一个
生于天主永恒大爱的计划。 我们与天
主的关系不仅仅是因为祂创造了我
们，而我们的最终归宿也不仅仅是存
在于这个世界或置身于历史当中。 我
们不仅是天主的受造物，因为，从天
主想要创造我们开始，祂就以父亲的
眼光注视我们，并且预定我们成为祂
的义子女：祂唯一圣子耶稣基督的兄
弟姊妹。 因此，我们最终的根源是隐
藏在天主的奥秘当中，只有借着认识
这个奥秘——这个爱的奥秘——，我
们才能理解我们存在的最终意义。

《天主教教理简编》用以下的说法去
总结：「天主因着祂的仁爱和智慧向
人启示自己。 祂藉着行动和言语，把
自己及祂自太初就在基督内预定的造
福人类的慈爱计划启示给人。 这计划
就是让所有人借着圣神的恩宠而分享



天主的生命，使人在祂唯一的圣子
内，成为义子（第6点）。

3. 一个有位格的天主，三位一体的天
主

旧约圣经准备了在新约当中对于天主
最深刻和最具决定性的启示。 这个准
备主要将天主呈现为盟约的天主，也
就是说，一个主动召选一个民族——
以色列民族——并与之建立一个友谊
与救恩约定的天主。 天主并不从这个
盟约中期待任何对祂自己的好处。 祂
不需要任何东西，因为祂是一个超越
的存有物，也就是说，无限、永恒、
全能和完全超出这个世界的存有物;
然而，祂藉着纯粹的良善去提出祂的
盟约，因为这个盟约为以色列和全人
类的幸福是有益的。 因此，旧约向我
们呈现的天主是全然地比这个世界更
伟大和超越它的，而同时，祂也与这
个世界、与人类及其历史紧密地连结
在一起。 就其自身而言，祂在其尊威
中仍是不可接近的，但祂的爱使祂与



人类无比地接近。 祂的决定是无比自
由的，而同时祂一旦决定了，便必然
使之实现的。

这一切都显示出天主确实是一个有位
格的天主，因为有位格的特征正是作
出决定、拣选、爱、向他人显示自
己。 我们人类通过我们的所言所行去
展现我们的位格和特征。 藉着这些行
为和言语，其他人可以认识我们：我
们启示自己存在的方式。 而天主也是
这样做的。 在旧约中，天主首先藉着
言语自我启示。 我们经常会看到天主
用第一身的方式去自我表达。 例如：
「我是上主你的天主，是我领你出了
埃及地、奴隶之所」（出20：2）。
另一些时候，是由一位先知传达天主
要向他说的话：「上主说：我忆起你
年轻时的热情。」（耶2：2）在透过
话语的同时，祂也透过行动：「天主
想起了辣黑耳，垂允了她，开了她的
子宫。」（创30：22）、「那天，吾
主万军的上主本来叫人哭泣、哀
号。」（依22：12）话语与行动是彼



此呼应的，启示天主的旨意，并且引
导选民走向真正的生命泉源，也就是
天主自己。

相对于旧约，新约具有使人惊奇的新
意。 四部福音告诉我们，耶稣以一种
独特性且不可转让的方式去称呼天主
为「我父」。 在天父与耶稣之间存在
着一个独特和极不寻常的关系，这种
关系是不能用单纯人性和时间性的话
语去描述的。 耶稣的话语与行动也告
诉我们祂不单纯仅仅是一个人，而即
使耶稣从来没有宣称自己是天主，祂
藉着自己的所言所行，完全清楚地使
人知道祂确实就是。 因此，宗徒们在
他们的著作中宣讲耶稣是永恒天主的
圣子，祂为了我们，并为了我们的得
救降生成人。 此外，耶稣不仅揭示了
祂与天父的亲密关系，同时也揭示了
圣神与圣父及与祂自己的关系。 圣神
是「父的神」（若15：26-27），
「子的神」（迦4：6），「基督的
神」（罗8：11），或简单来说就是
「天主的神」（格前6：11）。 如



此，天主在旧约中所显示的有位格的
特征，在新约中展现出一个令人惊奇
的层面：天主以父、子及圣神的方式
存在。

很显然，这不代表有三个天主，而是
在一个天主的合一性中有三个位格。
如果我们考虑到每个位格的名称时，
这会比较容易理解，因为这些名称表
明祂们之间的关系是亲密的。 在人类
关系中，父和子的关系自然地是一种
爱与信任的关系。 在天主的领域，这
种爱与信任是如此全面，乃至于，父
与子是完全亲密的，相反亦如是，子
也完全与父亲密。 以模拟的方式来
说，每个人与他的精神之间的关系也
是亲密的。 我们很多时在我们良心的
深处与自我相遇，我们在那里检验自
己的思想和分辨我们的感受：如此，
我们认识我们内在的自己。 模拟地来
说，圣神是认识天主内心的天主，祂
自己就是这个父与子之间亲密关系的
奥秘。 这所有的一切让我们导向一个
结论：天主是一个爱的奥秘。 不是指



向外面，指向受造物的爱，而是一个
内在的爱，在神圣位格之间的爱。 这
份爱在天主内是如此强烈，乃至三个
神圣位格是同一个、单独一个的天
主。 十二世纪的一位神学家，圣维克
多的理察（Ricardo de san
Victor），在思考至圣圣三的时候，
写到：「为了存在，爱需要两个位
格，为了要完美，爱要向第三个位格
开放」。 （《论圣三》，第3卷，第
13张）。 父、子和圣神有相同的尊威
与本性：祂们三个是唯一的天主，爱
的唯一的奥秘。

4. 进入共融与信德的召唤

梵蒂冈第二次大公会议的一份文件这
样总结启示的目标：「所以不可见的
天主为了祂无穷的爱情，藉启示与人
交谈，宛如朋友，为邀请人同祂结
盟，且收纳人入盟」（《启示宪章》
第2号）。 这目标就是向人类提供与
天主一同共融生活的可能性，为了使
他们可以参与祂的诸多美善以及祂的



生命。 启示指向每一位男女的幸福和
生命。

这时，我们可以问：天主的启示是怎
样传递给每个人呢？ 天主是透过什么
工具来完成，或者用什么样的方式使
人知道他们蒙召进入与其创造者的爱
与生命的共融呢？ 对这个问题的回答
有双重的层面。

一方面，必须指出基督建立了教会，
是为了继续祂在这个世界上的使命。
教会的本质是福传，她的职责在于将
福音的喜讯在所有的历史阶段中传达
给所有的民族，因此借着宣讲，人们
可以认识天主的启示和祂救世的计
划。 但不仅仅是教会在做这项工作。
基督——教会的主和创办人——实际
上与天父一起从祂在天上的位置去继
续引导教会。 圣神——也就是基督之
神——带领和活化教会使之将其讯息
带给世人。 这样，教会的福传工作就
在天主圣三的的行动下获得生命的活
力。



另一方面，很显然地，历史的境况并
不总是允许教会有效地去开展她的福
传工作。 传播福音面对不少的障碍，
因此，每个时代都有人——有时甚之
不少人——没办法去听到召唤他们进
入与天主共融和救恩的喜讯。 他们没
办法有意义地去认识到信仰，因为他
们没有收到那带来救恩的宣报。 无论
如何，这并不表示他们与基督徒的启
示是没有任何关系，因为圣神的行动
是不受任何环境所限制的：祂身为天
主，可以邀请每一个人进入与祂自己
的共融中，这种共融的形式是在人的
良心深处，而在那里播下启示的种
子。 因此，没有任何人是没有从天主
那里获得与天主共融的帮助与亮光
的。 但是，在这些情况中，在他们没
办法接受到教会的宣讲或真实基督徒
生活的见证下，他们与天主的关系往
往是混乱且片面的，只有在接受了救
恩的讯息与洗礼之后，才能变得清晰
和圆满的。



直到这里，我们几乎总是在谈论启示
作为一种天主的邀请去请人进入与祂
的共融，进入救恩。 但是，人在其中
又有怎样的角色呢？ 人如何接受这份
当天主召叫他成为在耶稣基督内的子
女时的救恩呢？ 答案来自《天主教教
理》第142号：「对这项邀请的相称
回应就是信仰」，而这项信德是什么
呢？ 怎样才获得这项信德呢？

信德并不只是对天主的人性信赖，也
不只是对于某件事情或多或少大家同
意的意见。 有时候我们用相信这个词
来表达「对于某事的想法或看法」。
例如：「我相信今天会下雨」或「我
相信发生在他身上的事只是暂时性
的」。 在这些例子中，有某些理由让
我们认为这是确实的，但实际上我们
没办法去确定真的会这样发生。 当我
们在基督宗教中说「信德」的时候，
并不是这样的意思。

信德是一个内在的亮光，它从天主而
来，并触碰到我们的心，推动我们去



认出祂的临在和祂的作为。 例如：在
一个传教区中，每当一个人透过传教
士的工作而认识了基督宗教，他可能
因为所听到的而感到很有兴趣，感到
赞叹。 天主光照他并使他感受到一切
都非常美，感到这一切真的为他的生
命带来意义，让他发现这个或许他一
直在寻找却没有找到的意义。 这个人
并不只是听到一段有道理的讯息，而
更是获得某种让他感到快乐、幸福的
亮光，因为他看到了一些可能他此前
认为并不存在的新视野。 因此他喜乐
地接受他所听到的生命意义，这个意
义向他讲述天主和一份伟大的爱，因
此他确知，他自身存在的关键是在天
主那里，在那位创造了他的天主，爱
他的天主，并召叫他获得救恩的天主
那里。 这种亮光是一种恩赐，是天主
的恩宠，而回应这种亮光使得灵魂能
够获得丰收，而这就是信德。

因此，信德同时是神圣的，也是人性
的。 它是在灵魂中运作的天主行动，
而同时也是人对这天主行动的开放：



对启示自己的天主的归属与臣服。 梵
蒂冈第二次大公会议如此总结：「为
达成这种信德，需要天主圣宠的引导
和帮助，并需要圣神的内在助佑。 圣
神感动人心，使人归向天主，开人心
目，并赏赐人人信服真理的甘饴
（《启示宪章》第5号）。

就其人性的层面而言，信德是人性的
行为，是一个自由的行为。 事实上，
传教士的同样一个讲道可能使一些人
感动而发出信德的行动，而对另一些
人则不是如此。 天主认识人心，依照
每个人的内在条件去光照人，而人也
总是有能力自由地接受或拒绝天主慈
爱的邀请去接受或拒绝耶稣作为他生
命之主。 然而，后者却使得他置身于
危险境地，可能因此失去此世和永恒
的福乐。

此外，信德也是一个信任的行为，因
为人接受天主的带领，也就接受了基
督是主，以祂的恩宠指出自由与生命
的道路。 相信就是喜乐地将自己交付



给天主为每一个人准备的眷顾计划，
这计划也带领每个人在耶稣基督内如
同天主的好子女一般去生活。 信德也
使我们信赖天主，就如圣祖亚巴郎，
就如童贞圣母玛利亚一样地去信赖天
主。

基本阅读

《天主教教理》第50-73号。

教宗方济各，通谕《信德之光》。

本笃十六世，《信德年：什么是信
德？ 》普通觐见，2012年10月24日

本笃十六世，《信德年：启示的阶
段》，普通觐见，2012年12月5日

推荐阅读



C. Izquierdo Urbina, et al., Voz
Revelación, en Diccionario de
teología, EUNSA, Pamplona 2006,
p. 864ss.

J. Burgraff, Teología fundamental.
Manual de iniciación, Rialp,
Madrid 2007, caps. III y VII.

本笃十六世，普通觐见，2012年10月
5日

[1] 本笃十六世，普通觐见，2012年
10月5日

Antonio Ducay

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/

https://opusdei.org/zhs/article/Di-Er-Ke-Qi-Shi-De-Yuan-Yin/


zhs/article/Di-Er-Ke-Qi-Shi-De-Yuan-
Yin/ (2026年2月1日)

https://opusdei.org/zhs/article/Di-Er-Ke-Qi-Shi-De-Yuan-Yin/
https://opusdei.org/zhs/article/Di-Er-Ke-Qi-Shi-De-Yuan-Yin/

	第二课：启示的原因

