
opusdei.org

不贪不恋

主要求我们有慷慨、不眷恋的
心，要做到这点，我们必须下
决心斩断以自己为中心的羁
绊。我无意对你们隐瞒，这需
要持续的挣扎……。

2022年9月4日

节录自载于《天主之友》书中，圣施
礼华于1955年4月4日题为《不贪不
恋》的讲道，三部分中的第一部分。

时值圣周开始，十分接近因加尔瓦略
山所成就的一切而救赎整个人类的时



刻。为你我而言，也似是特别适当的
时刻去反省主耶稣如何拯救我们，以
及默想祂对我们的爱；一份真正不可
言喻的爱，而我们是可怜的受造物，
由泥土造成的受造物。

「人呀，你要紧记你是尘土，有天你
终要归于土，Memento homo，
quia pulvis es，et in pulverem
reverteris。」（授圣灰经文，参阅创
3：19）慈母教会在四旬期开始的时
候如此警诫我们，好叫我们勿忘自己
的渺小，有一天我们充满生命的躯体
会像乡间小路上被我们扬起的尘土，
转瞬即烟消云散。「又如为日光所驱
散，被热力所蒸化的烟雾。」（智
2：4）

基督的榜样

在如此坦然地提醒我们的渺小后，我
想把另一端奇妙的真理放在你们面
前：保全及圣化我们的天主是多么伟
大！请听宗徒的话：「因为你们知道
我们的主耶稣基督的恩赐；他本是富



有的，为你们却成了贫困的，好使你
们因着他的贫困而成为富有。」（格
后8：9）静心反省主的榜样吧，你会
马上看到我们有大量反省的材料，足
以供我们默思一生之用，从中更可供
我们要慷慨待人的真诚决定，永不应
失落要达到的目标，即每人都要以基
督为榜样，你刚才听到了，而祂为你
我而成为贫穷的，为你我而受苦，为
叫我们有可追随的榜样（参阅伯前
2：21）。

你曾否因出于好奇而想过，耶稣如何
坚决向众人倾注祂的爱？又是圣保禄
给我们答案：「却使自己空虚，取了
奴仆的形体，与人相似，形状也一见
如人。」（斐2：6─7）我的孩子，你
该为这奥秘发出赞叹，怀有感激之
情，且要从中吸取教训：为了我们的
缘故，天主所有的权能、庄严、无限
的和谐、无穷的财富；甚至整个天
主，都隐藏在基督的人性内。全能者
决定暂时隐藏祂的荣耀，好让祂的受
造物更易接近他们的救赎者。



圣史若望这样说：「从来没有人见过
天主，只有那在父怀里的独生者，身
为天主的，他给我们详述了。」（若
1：18）在人充满惊讶的注视下，祂
首先在白冷以婴儿的面貌出现，一如
其他的孩童；后来在圣殿里，祂以聪
明、充满警觉性十二龄少年的面貌示
人；最后，祂那可敬可爱的老师形
象，触动了无数热心跟随祂的群众的
心。

天主作为爱的本身，竟成了血肉之
躯，我们对此只要作一点反省，人心
就足以被祂的慷慨触动。我们的心灼
热了，感受到那轻柔的催迫；觉得需
要为自己时常动辄得咎及自私做忏
悔。为了把我们由匮乏中提升，使我
们拥有作天主子女及祂弟兄姊妹的尊
严，耶稣不介意贬抑自己，但我们却
愚昧地因得到的天份及恩赐而骄傲，
甚至因此而把自己的意欲加诸别人身
上，好像少许的成就完全是自己的功
劳。「谁使你异于别人呢？你有什么
不是领受的呢？既然是领受的，为什



么你还夸耀，好像不是领受的呢？」
（格前4：7）

当我们想到天主的自我施予及如何贬
抑自己 —— 我这样说是希望每人都
默想这点，作切身的反省 —— 那自
以为是的虚荣及骄傲，便显出它真正
丑恶的罪行。因这品行和基督的榜样
相去何远！仔细地想一想：祂身为天
主，却谦卑自下；我们作人的，却只
爱自己及自我鼓吹，不惜任何代价建
立自己，没有想到自己原是可怜的，
出于泥土的受造物。

你小时可能听过农夫得到一只野雉鸡
的寓言故事；农夫开心之余，开始筹
算如何安置他的雉鸡，想了好半天，
他决定把雉鸡放在鸡屋里，所有的鸡
只对新来的住客，都仰羡不已，牠们
围着牠，就像见到半神半鸡的异物，
正在闹哄哄之际，喂食时间到了，农
夫在地上撒了几把米，那正饿得发昏
的雉鸡，急不及待要填饱牠的肚子，
其他鸡看见牠们俊美同伴的馋相，和



普通鸡只进食时的狼吞虎咽并无分
别，顿时不再以它为偶像，不再抱任
何幻想的鸡只纷纷啄雉鸡的羽毛，直
至所有的毛都被剥啄光了。这便是自
我崇拜可悲的幻灭，对自己能力愈自
大的人，沦落得愈是悲惨。

作为天份的托管者，不论超然或人性
的天份，我们都要在日常生活中好好
利用它，同时千万要铲除那可笑的幻
觉，认为有些东西是唯我独尊，完全
是由自己所成就。请记着：凡事皆有
一样常存的、不能忽略的因素 ——
天主。

记着我刚才所说的，我希望你信服这
点：如果我们要真正紧随天主，服务
祂及其他人，那我们得有份完全超然
的心，不眷恋我们智力上的天份、健
康、名声、野心、光荣及成就。

此外，我也想说，你的决定应配合你
崇高的理想；我们要寻求的是所有光
荣及赞美皆归天主。要保持不眷恋之
心的金科玉律就得对主说：「主啊，



如这能取悦你，那便也是我的意愿，
否则，我会毫无兴趣。」如能这样
做，便可消灭隐藏在良知背后的自私
及虚荣。同时，我们会找到灵性上真
正的平静，而这无私的行为会使我们
更亲近主，更能拥有祂。

如我们要效法基督，我们的心便不能
有所羁绊，「谁若愿意跟随我，该弃
绝自己，背着自己的十字架来跟随
我，因为谁若愿意救自己的性命，必
要丧失性命；但谁若为我的缘故，丧
失自己的性命，必要获得性命。」
（玛16：24─26）圣额我略评说：
「如我们不能弃绝自己，纵有不眷恋
之心也不够，但是……离弃了自己去
那里呢？离开了自己的人，又可以弃
绝谁呢？

你要知道人有两种境况；一是因罪而
沦落，一是由天主塑造。其实，人生
本来只有一种存在的境况，沦落的那
种是人咎由自取。所以，让我们弃绝
因罪沦落的自己，但却坚守由恩宠建



立的我们。一个骄傲的人如果皈依了
基督，变得谦虚了，那他已弃绝了自
己；一个肉欲很强的人，如变得节
制，那他也弃绝了自己；一个吝惜的
人，如不再夺取别人的财产，反之能
乐善好施，那他也弃绝了自己。」[1]

© Fundacion Studium

备注

[1] 圣大额我略，Homiliae in
Evangelia，32，2（PL 76，1233）

Serafima Lazarenko on
Unsplash

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/
zhs/article/Bu-Tan-Bu-Lian/ (2026年2月

12日)

https://opusdei.org/zhs/article/Bu-Tan-Bu-Lian/
https://opusdei.org/zhs/article/Bu-Tan-Bu-Lian/

	不贪不恋

