
opusdei.org

TIẾT ĐỘ VÀ TỰ CHỦ
(Phần I)

Temperance and self-mastery
(I)

02-11-2012

https://opusdei.org/article/
temperance-and-self-mastery-i/ TIẾT
ĐỘ VÀ TỰ CHỦ (Phần I) Thánh
Josemaria từng khẳng định: “Phải can
đảm dạy cho con trẻ sống tiết độ. Nếu
không, bạn sẽ không đạt được bất kỳ
điều gì cả.” Một bài trong loạt năm
bài viết về gia đình.
<<<<<<<<<<<<<<<<<<<<<<<<<<

https://opusdei.org/article/temperance-and-self-mastery-i/
https://opusdei.org/article/temperance-and-self-mastery-i/


Trong khi nuôi dạy trẻ, nếu các bậc
phụ huynh từ chối cho chúng làm
điều chúng muốn, thì chẳng có gì lạ
nếu chúng hỏi tại sao chúng không
được làm theo trào lưu thịnh hành,
hay tại sao không được bỏ nhiều thời
gian lên mạng, hoặc chơi game trên
máy tính. Câu trả lời cửa miệng và
đơn giản thường là “bởi vì chúng ta
không đủ khả năng chi trả”, hoặc
“bởi vì con cần phải làm xong bài tập
về nhà”, hoặc có thể một câu trả lời
tốt hơn là “bởi vì con sẽ kết thúc
bằng việc làm nô lệ cho những ý
muốn nhất thời của con”.

Cho đến đây, những câu trả lời trên
đều hợp lý, ít là cũng giúp ta thoát
khỏi tình huống khó xử tạm thời.
Nhưng chúng cũng đưa đến một hậu
quả khó lường là làm lu mờ vẻ đẹp
của đức tiết độ, làm cho con trẻ nhìn
đức tiết độ như cái gì đó đi ngược lại
với những thứ hấp dẫn chúng.



Trái lại, đức tiết độ, cũng giống như
các nhân đức khác, về cơ bản là một
điều thiện hảo. Nó cho phép một
người làm chủ chính mình và sắp đặt
lại cảm xúc và tình cảm, sở thích và
lòng muốn, và khuynh hướng thiết
thân nhất của “cái tôi”. Nói ngắn gọn,
nó đảm bảo một sự cân bằng trong
việc sử dụng của cải vật chất và giúp
họ biết khao khát sự thiện cao quý
hơn. [1] Vì thế, Thánh Tôma Aquinô
đã đặt đức tiết độ làm gốc rễ sâu xa
cho cả đời sống thiêng liêng lẫn đời
sống cảm xúc. [2] Thật ra, nếu chúng
ta chú tâm đọc Tám Mối Phúc, chúng
ta sẽ thấy rằng, một cách nào đó, hầu
hết các mối phúc đều liên quan đến
đức tiết độ. Nếu không có nó, không
ai có thể chiêm ngưỡng Thiên Chúa,
hoặc được an ủi, hay được gia tài
dưới đất cũng như trên trời, và cũng
không kiên nhẫn chịu được bất công.
[3] Đức tiết độ thúc đẩy tâm hồn con
người thực hành tất cả các nhân đức
khác.



Tự chủ

Kitô giáo không ngần ngại nói rằng:
“được phép” ước muốn. Hay nói
đúng hơn, ước muốn được xem như
một điều thiện lành tích cực, vì chính
Thiên Chúa đã tạo nên nó như một
phần trong bản tính tự nhiên của con
người, kết quả của việc thỏa mãn các
khuynh hướng của chúng ta. Nhưng
điều này tương thích với ý thức về sự
tồn tại của tội nguyên tổ, thứ làm cho
ước muốn trở nên vô trật tự. Chúng
ta đều hiểu tại sao Thánh Phaolô lại
nói: “Sự ác tôi không muốn tôi lại cứ
làm”. [4]Đó như thể là tội lỗi và điều
ác đã được gieo sẵn vào lòng con
người, mà sau lần Sa ngã Đầu tiên,
con người đã phải tự bảo vệ mình
khỏi bản ngã của chính mình. Ở đây,
vai trò của đức tiết độ được thể hiện
cách rõ ràng, cụ thể, chính là để bảo
vệ và định hướng trật tự nội tâm con
người.



Một trong những điểm đầu tiên trong
tập sách Con Đường giúp xác định vị
thế của đức tiết độ trong cuộc sống
của người nam và người nữ là: “Hãy
tập quen nói ‘KHÔNG’ ”. [5] Trong
khi giải nghĩa ý này cho các hối
nhân, Thánh Josemaria nói rằng:
“Rất dễ để chúng ta nói ‘CÓ’ cho
những tham vọng, cho các loại cảm
xúc…” [6] Trong một cuộc họp mặt,
Cha Thánh nhận xét rằng: “Khi
chúng ta nói ‘CÓ’, mọi thứ trở nên dễ
dàng. Nhưng khi chúng ta nói
‘KHÔNG’, chúng ta sẽ đương đầu với
một cuộc chiến đấu, lắm lúc kết quả
sẽ là thất bại, chứ không phải chiến
thắng. Vì thế chúng ta phải làm quen
với việc nói ‘KHÔNG’ để chiến thắng
trong cuộc chiến này, bởi vì, từ chiến
thắng nội tại này sẽ dẫn đến bình an,
và bình an đó bạn sẽ mang vào trong
gia đình – trong mái nhà của mỗi
người – rồi mang vào xã hội và toàn
thế giới.” [7]



Nói ‘KHÔNG’ thường mang lại chiến
thắng nội tâm, chính là nguồn bình
an. Điều đó có nghĩa là từ chối bản
thân khỏi những thứ tách rời chúng
ta ra khỏi Thiên Chúa: tham vọng của
bản ngã, của những đam mê vô trật
tự… Và điều đó cũng không thể thiếu
cho việc khẳng định tự do cá nhân
cũng như lập trường của chúng ta
đối với thế gian và trong thế gian.

Khi một người nói ‘CÓ’ với mọi người
và tất cả mọi thứ dường như đều hấp
dẫn đối với anh ta, thì khi đó, anh ta
hành động một cách máy móc, và
theo một nghĩa nào đó, anh ta đánh
mất chính kiến của mình và trở nên
như một con rối được điều khiển
theo ý người khác. Có lẽ chúng ta đã
biết kiểu người này: anh ta không thể
nói ‘KHÔNG’ với những xung động từ
môi trường hoặc với mong muốn của
người xung quanh. Đó là kiểu người
xu nịnh, và tinh thần phục vụ của họ
cho thấy họ thiếu chiều sâu hoặc
thậm chí là giả hình. Họ là những



người không thể đương đầu và không
muốn cuộc sống phức tạp chỉ vì một
tiếng nói ‘KHÔNG’.

Người luôn nói ‘CÓ’ với mọi thứ, rốt
cuộc, sẽ cho thấy rằng ngoài bản
thân anh ta, mọi thứ khác chẳng có gì
quan trọng. Ngược lại, người biết
mình đang mang một kho tàng trong
lòng [8] sẽ thấy cần phải chiến đấu
chống lại bất cứ điều gì xâm phạm
tới nó. Vì thế, trên hết, nói ‘KHÔNG’
có nghĩa là ràng buộc mình với
những điều thiện hảo khác; đó cũng
là xác lập vị trí của mình trong thế
giới, khẳng định trước người khác
thang giá trị, cách hiện hữu và cách
hành động của mình. Cuối cùng, nói
‘KHÔNG’ cũng có nghĩa là muốn hình
thành tính cách, muốn liên hệ bản
thân với những gì mình cho là có giá
trị thật sự và thể hiện chúng bằng
hành động.

Cụm từ “biết tiết chế” hay “sống tiết
độ” thường được dùng để diễn tả tính



kiên định và nhất quán. “Tiết độ là tự
chủ” – một người chỉ có thể đạt được
mức tự chủ khi ý thức được rằng:
“Không phải mọi thứ thân xác và tâm
hồn ta đã trải nghiệm thì ta cứ để
chúng chế ngự. Không phải điều gì ta
có thể làm đều nên làm. Chúng ta rất
dễ bị lôi cuốn bởi cái gọi là xung lực
tự nhiên, nhưng con đường đó sẽ kết
thúc trong buồn bã và cô đơn, trong
nỗi thống khổ của chính chúng
ta.” [9]

Phàm ai trở nên lệ thuộc vào những
nhân tố kích thích bên ngoài, thì tìm
kiếm thứ hạnh phúc giả dối, và
những cảm giác chóng qua, là những
thứ không bao giờ làm ta thỏa lòng.
Người vô độ không bao giờ tìm được
bình an; anh ta chệnh choạng từ cái
này qua cái khác và cuối cùng bị mắc
kẹt trong sự tìm kiếm vô hạn khiến
anh ta chạy trốn chính mình. Anh ta
luôn bất mãn, sống như không thể
chấp nhận thực tại, như luôn cần tìm
đến những cảm giác mới lạ.



Chúng ta dễ dàng nhận thấy tình
trạng nô lệ cho tội lỗi ở nơi sự phóng
đãng hơn là ở nơi sự vô độ. Như
Thánh Tông đồ đã nói, họ đã mất ý
thức nên đã buông thả, sống phóng
đãng đến mức làm mọi thứ ô uế cách
vô độ. [10]Một người vô độ dường
như đánh mất khả năng tự chủ, chìu
theo khuynh hướng tìm kiếm những
cảm giác và thú vui mới lạ. Trái lại,
đức tiết độ tìm thấy giữa những hoa
trái của nó sự bình an và thanh thản.
Nó không chối bỏ cũng không ngăn
cấm lòng khao khát và ước ao, nhưng
nó làm cho con người thành chủ
nhân đích thực của bản thân họ.
Bình an, là “sự tĩnh lặng trong trật
tự”, [11] chỉ có nơi tâm hồn nào biết
rõ về mình và sẵn sàng trao ban
chính mình.

Chừng mực và điều độ

Làm thế nào để một người có thể dạy
người khác về đức tiết độ? Thánh
Josemaria thường đặt ra câu hỏi này



và lưu ý đến hai ý chính: đó là nghị
lực nơi bản thân người nêu gương
trong khi vẫn luôn tôn trọng tự do
của người khác. Ngài nói rằng phụ
huynh nên dạy cho con trẻ “sống tiết
độ để dẫn con trẻ tới cái gọi là ‘lòng
can đảm’, chính là đời sống Kitô hữu.
Điều đó thật khó, nhưng bạn cũng
phải can đảm: phải can đảm dạy cho
con trẻ sống nhiệm nhặt. Nếu không,
bạn sẽ không đạt được điều gì
cả.” [12]

Trước tiên, phụ huynh cần phải can
đảm sống đời Kitô hữu nhiệm nhặt.
Đức tính này dẫn đến những hành vi
từ bỏ, vì thế những ai được giáo dục
cần nhận ra những ảnh hưởng tốt
của đức tính này. Nếu phụ huynh tỏ
ra bình an và vui tươi trong tâm hồn
khi sống đời tiết độ, thì con cái sẽ
được khích lệ noi theo. Cách đơn
giản và tự nhiên nhất để giáo dục
đức tính này chính là ngay trong gia
đình, nhất là khi con cái còn nhỏ.
Nếu chúng thấy cha mẹ chúng từ bỏ



một ý thích nhất thời nào đó bằng
một vẻ hóm hỉnh dễ chịu, hay hy
sinh phần thời gian nghỉ ngơi để
chăm sóc gia đình (ví dụ: giúp con
làm bài tập, tắm rửa và cho những bé
nhỏ ăn, hoặc chơi với chúng), thì con
cái sẽ hiểu được ý nghĩa và tầm quan
trọng của những hành động đó đối
với môi trường gia đình.

Kế đến, lòng can đảm cũng cần thiết
để giữ đức tiết độ như một điều thiện
và một lối sống cần hướng đến. Chắc
chắn rằng khi phụ huynh có một đời
sống tiết độ thì sẽ dễ dàng hơn để
truyền dạy đức tính đó cho con cái.
Tuy nhiên đôi khi phụ huynh cũng có
băn khoăn liệu mình có can thiệp
quá sâu vào tự do chính đáng của
con cái, hay đang “áp đặt” cách sống
của chính mình lên chúng mà lẽ ra
không có quyền làm thế. Thậm chí,
có những bậc cha mẹ còn tự hỏi liệu
có thật sự hiệu quả khi yêu cầu con
cái hãm mình khi chúng không muốn
không. Khi từ chối con cái một ước



muốn nhất thời, liệu rằng ước muốn
đó còn tồn tại, hay thậm chí sẽ gia
tăng hơn không, nhất là khi những
đứa bạn của chúng thì lại được tự do
làm điều đó? Những đứa trẻ có thể có
cảm giác bị “phân biệt đối xử” trong
quan hệ bạn bè. Hay thậm chí tệ hơn,
đó có thể là cái cớ làm cho chúng xa
cách cha mẹ và trở nên không thành
thật với cha mẹ.

Nhưng nếu thực tế, chúng ta sẽ thấy
rằng không có lý do nào trong số các
lý do phản đối trên mang tính thuyết
phục. Bằng cách sống tiết độ, người
ta nhận ra rằng tiết độ là đúng đắn,
và đó không phải là việc áp đặt vô lý
một gánh nặng quá tải lên con trẻ,
nhưng là một sự chuẩn bị cho tương
lai của chúng. Như Thánh Josemaria
nhấn mạnh: cuộc sống nhiệm nhặt là
cuộc sống của người Kitô hữu. Tiết độ
là một đức hạnh cần thiết giúp chúng
ta lập lại trật tự cho những hổn mang
mà tội nguyên tổ đã đưa vào bản
chất con người.



Đó là một nhân đức mà mọi người
phải chiến đấu để đạt được nếu họ
muốn làm chủ bản thân mình. Vì thế,
chúng ta phải biết cách giải thích tại
sao chúng ta cần sống nhân đức này
và làm thế nào để đặt ra những tình
huống nhằm rèn luyện nhân đức
này. Rồi khi cơ hội đến, chúng ta cần
biết cách chống trả (xin Chúa giúp ta
đủ sức làm được điều này) những ý
muốn nhất thời do môi trường gợi
lên và hoặc những ước muốn trẻ con
– vốn là tự nhiên thôi nhưng đã bị
gợn nhơ bởi những dục vọng chớm
nở.

Tự do và tiết độ

Khi đã nói và làm tất cả thì vấn đề
được đặt ra là làm sao nuôi dạy trẻ
cách vừa tiết độ và tự do. Hai yếu tố
này không thể tách rời, vì tự do thấm
đẫm trong toàn bộ bản ngã con
người và là nền tảng cơ bản nhất của
mọi giáo dục. Giáo dục được thực
hiện nhằm giúp mỗi người tự do đưa



ra quyết định đúng đắn để định hình
cuộc sống bản thân.

Tiến trình này không thể thực hiện
bằng một thái độ bảo vệ, mà qua đó,
thực tế là phụ huynh sẽ đi đến việc
chiếm hết những ước muốn của con
trẻ và kiếm soát hết mọi hoạt động
của chúng. Tiến trình này cũng
không thể thực hiện bằng một thái
độ quá độc đoán đến nỗi không còn
chỗ cho sự phát triển nhân cách của
trẻ và các nhận xét riêng của chúng.
Những cách tiếp cận này sẽ dẫn tới
hậu quả là con trẻ sẽ trở thành bản
sao của chính chúng ta hoặc thành
một người không có tính cách.

Cách tiếp cận đúng đắn là cho phép
con trẻ đưa ra quyết định của chính
chúng theo cách phù hợp với độ tuổi
và dạy chúng học chọn lựa bằng cách
giúp chúng nhìn ra các hậu quả hành
động của chúng. Đồng thời, con trẻ
cần cảm nhận sự nâng đỡ từ phía cha
mẹ – cũng như từ những người dự



phần vào việc giáo dục chúng – để có
thể lựa chọn đúng đắn, hoặc khi cần,
có thể khắc phục một quyết định sai
lầm.

Xin minh họa bằng một sự việc từ
chính tuổi thơ của Thánh Josemaria.
Cha mẹ Ngài đã không chìu theo
những ý thích nhất thời của Ngài; khi
Ngài được cho ăn một món không
thích, mẹ Ngài cũng không chuẩn bị
thêm thức ăn gì khác cho Ngài. Đến
một ngày nọ, cậu bé đã ném đĩa thức
ăn mà cậu không thích vào tường.
Thế là cha mẹ đã để nguyên vết bẩn
đó trên tường trong vài tháng, để cậu
có thể thấy rõ hậu quả hành động
của mình. [13]

Thái độ của cha mẹ Thánh Josemaría
cho chúng ta thấy cách dung hòa việc
tôn trọng tự do của một đứa trẻ với
sự cứng rắn cần thiết để không thỏa
hiệp với những cái chỉ là ý muốn thất
thường của chúng. Đương nhiên cách
giải quyết cho từng trường hợp sẽ



khác nhau. Khi nuôi dạy con, không
có những công thức dễ dàng áp dụng
như nhau cho tất cả mọi người; vấn
đề quan trọng là tìm ra điều gì tốt
nhất và rõ ràng nhất cho mỗi đứa trẻ,
bởi vì mỗi người trải nghiệm điều đó
trong chính cuộc sống của mình, về
những giá trị nào cần được dạy dỗ,
được yêu thương, và về những điều
gì là tai hại. Trong bất cứ trường hợp
nào, tốt nhất nên ưu tiên nguyên tắc
tôn trọng tự do; trong một vài trường
hợp, nên để trẻ sai phạm hơn là luôn
luôn áp đặt ý kiến của ta lên chúng;
nhất là khi con trẻ nhận thấy việc áp
đặt đó là vô lý và thậm chí là độc
đoán.

Giai thoại nhỏ nói trên trong cuộc
đời của Thánh Josemaria cho ta thấy
một trong những nơi chính yếu để
giáo dục đức tiết độ là trong các bữa
ăn. Làm mọi thứ để thúc đẩy những
thái độ đúng đắn và tiết độ trong các
bữa ăn sẽ giúp trẻ đạt được nhân đức
này.



Thật ra, mỗi giai đoạn trong cuộc
sống đưa đến nhiều tình huống cụ
thể để giáo dục trẻ theo nhiều cách
khác nhau. Ví dụ, trẻ vị thành niên sẽ
đòi hỏi nhiều tự do trong các quan hệ
xã hội, trong khi vẫn để cha mẹ bày
tỏ đầy đủ hơn lý do tại sao cần hành
xử theo cách này hoặc cách khác.
Nhưng điều độ trong việc ăn uống có
thể được giáo dục tương đối dễ dàng
ngay từ thời thơ ấu, đồng thời sẽ tạo
cho con trẻ một nghị lực và tự chủ
mà trẻ sẽ sử dụng nhiều khi đến lúc
phải chiến đấu với tiết độ ở lứa tuổi
vị thành niên.

Ví dụ, việc chuẩn bị nhiều thức ăn
khác nhau, dè chừng các ý kiến bốc
đồng hay nhất thời, động viên con trẻ
ăn hết thức ăn mà chúng không thích
lắm, không được bỏ thừa thức ăn,
dạy chúng dùng dao nĩa đúng cách,
hay yêu cầu không ai được bắt đầu
ăn trước khi mọi người đã ngồi vào
bàn…, tất cả những điều đó là những
cách cụ thể để giúp tăng cường ý chí



của trẻ. Hơn nữa, trong suốt thời thơ
ấu, một môi trường gia đình điều độ
– một sự điều độ dũng cảm! – mà cha
mẹ cố gắng thực hiện sẽ được truyền
tải như thấm dần trong con trẻ mà
không cần thêm một nổ lực đặc biệt
nào.

Khi thức ăn thừa không bị vứt đi
nhưng được sử dụng để chuẩn bị bữa
ăn khác, khi cha mẹ không ăn vặt
giữa các bữa ăn và lo cho tất cả đều
có đủ phần tráng miệng yêu thích, thì
những đứa trẻ sẽ dần xem những
hành vi đó là tự nhiên. Rồi khi đến
thời điểm thuận lợi, cha mẹ có thể
giải thích cho trẻ vì sao phải cư xử
như thế, chúng sẽ hiểu rằng hành xử
như thế là quãng đại và thể hiện lòng
yêu thương anh chị em, hoặc là để
dâng một hy sinh nho nhỏ cho Chúa
Giêsu… Đó là những lý do mà trẻ em
thường hiểu tốt hơn nhiều so với
những gì người lớn chúng ta suy
nghĩ.



J.M. Martin và J. de la Vega Ghi chú:
[1] x. Sách Giáo Lý Giáo Hội Công
Giáo, 1809.

[2] x. Thánh Tôma Aquinô, S. Th. II-II,
q. 141, aa. 4, 6.

[3] x. Mt 5,3-11.

[4] Rm 7,19.

[5] Con Đường, 5.

[6] Thánh Josemaria, một đoạn viết
tay, trong Con Đường. Phiên bản tài
liệu lịch sử, 5.

[7] Thánh Josemaria, Ghi chú trong
một buổi họp mặt, 28 tháng 10 năm
1972.

[8] x. Mt 6,21.

[9] Thánh Josemaria, Những Người
Bạn của Chúa, số 84.

[10] Ep 4,19.



[11] Thánh Agustinô, Thành Đô Thiên
Chúa, 19, 13.

[12] Thánh Josemaria, Một buổi họp
mặt tại Barcelona, 28 tháng 11 năm
1972.

[13] x. Andres Vazquez de Prada, 
Đấng Sáng Lập Opus Dei, Scepter, tập
1, tr. 19.

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/

vi-vn/article/tiet-o-va-tu-chu-phan-i/
(03-02-2026)

https://opusdei.org/vi-vn/article/tiet-o-va-tu-chu-phan-i/
https://opusdei.org/vi-vn/article/tiet-o-va-tu-chu-phan-i/

	TIẾT ĐỘ VÀ TỰ CHỦ (Phần I)

