
opusdei.org

Thiên Chúa để mặc
mọi việc diễn ra sao?
Mầu nhiệm Sự dữ và
Đau khổ

Vì sao Thiên Chúa cho phép sự
dữ tồn tại? Ý nghĩa của đau khổ
là gì? Mặc dù đây là những mầu
nhiệm mà chúng ta không bao
giờ hiểu hết, nhưng chí ít, ánh
sáng đức tin cho phép chúng ta
nắm bắt phần nào ý nghĩa của
nó.

18-04-2020



Một trong những lý do khiến người ta
thường từ bỏ đức tin là sự tồn tại của
sự dữ trên thế gian này, nhất là khi
chúng xảy ra một cách đau đớn và
khó hiểu. Khi xảy ra, chúng dường
như bất công và vô nghĩa; chúng ta
đối mặt với những tình huống bi
thảm, khiến chúng ta bất lực và tự
nhiên câu hỏi này xuất hiện: Tại sao
Thiên Chúa lại cho phép điều đó xảy
ra? Vì sao Thiên Chúa toàn năng và
tốt lành lại để những điều tồi tệ ấy
xảy ra? Tại sao những người hiền
lành vốn mang gánh nặng cuộc sống
lại phải đối mặt với những thảm kịch
không mong muốn như thảm họa
thiên nhiên? Tại sao Thiên Chúa
không can thiệp? Chúng ta không đặt
ra những câu hỏi này cho dư luận
hay cho những người quanh ta,
nhưng cho chính Thiên Chúa, bởi
chúng ta ý thức được Người là Đấng
Tạo Hoá và là Thiên Chúa của thế
giới. [1]



Ở một mức độ nhất định, những câu
hỏi này nằm ngoài phạm vi của Mặc
Khải và đi vào mầu nhiệm của chính
Thiên Chúa, vì cuối cùng, không có gì
trong công trình tạo dựng nằm ngoài
sự khôn ngoan và thánh ý của Thiên
Chúa. Cũng giống như chúng ta
không thể hiểu thấu sự thiện hảo vô
biên của Thiên Chúa, hay lĩnh hội
trọn vẹn kế hoạch của Người. Vì thế,
khi đối diện với sự dữ và đau khổ,
thái độ tốt nhất là tin tưởng phó thác
vào Thiên Chúa, Đấng luôn “biết rõ”
điều gì là tốt nhất và có thể “mang
đến điều tốt nhất”.

Nhưng cũng thật tự nhiên khi chúng
ta cố gắng làm sáng tỏ mầu nhiệm sự
dữ khó hiểu này, như thế đức tin của
chúng ta sẽ không bị dập tắt bởi
những thực tại khó khăn mà chúng
ta gặp phải trong cuộc sống, nhưng
tiếp tục là ánh sáng chỉ đường ta đi
(Tv 119,105).



Sự dữ bắt nguồn từ tự do được tạo
thành

Thiên Chúa không dựng nên một thế
giới khép kín mà chỉ có Người mới
thay đổi được, Người cũng không tạo
thành một thế giới hoàn hảo. Nhưng
Người tạo nên một thế giới mở ra cho
nhiều khả năng và trở nên hoàn hảo
hơn theo thời gian. Ngài tạo nên
người nam và người nữ để sinh sống
trong thế giới và làm cho nó ngày
càng hoàn thiện hơn bằng các sáng
kiến cá nhân của họ. Thiên Chúa đã
dựng nên chúng ta thông minh và tự
do, và ban cho chúng ta các phương
tiện để phát triển tài năng của mình.

Bằng cách cho chúng ta hiện hữu,
Thiên Chúa “thử thách chúng ta”,
giao cho chúng ta nhiệm vụ làm tất
cả những điều tốt đẹp mà chúng ta có
thể. Và đó thường là nhiệm vụ với
yêu cầu cao. Hãy lo làm ăn sinh lợi
cho tới khi tôi đến (Lc 19,13), Chúa
Giêsu nói trong một dụ ngôn nổi



tiếng, cho thấy rõ rằng tài năng của
chúng ta không phải để chôn vùi hay
che dấu. Mỗi chúng ta được mời gọi
để sinh hoa trái bằng cách phát triển
các khả năng mà chúng ta đã lãnh
nhận. Nhưng chúng ta thường xuyên
không làm như vậy, hoặc thậm chí
làm ngược lại: chúng ta tự do lựa
chọn làm điều sai trái, và thường hay
phạm sự dữ.

Nhân loại đã làm như vậy ngay từ
đầu, kể từ quyết định của ông bà
nguyên tổ của chúng ta, từ đó bắt
nguồn mọi sự dữ khác. Mọi sự dữ
trên thế gian đều do chúng ta sử
dụng tự do cách sai lầm, từ khả năng
chúng ta hủy hoại công trình của
Thiên Chúa nơi bản thân, nơi người
khác và trong thiên nhiên. Khi làm
vậy, chúng ta tách mình ra khỏi
Thiên Chúa và trái tim chúng ta trở
nên u buồn. Thậm chí, chúng ta có
thể biến đời mình hoặc đời tha nhân
thành “địa ngục” trần gian. Tội lỗi là
sự dữ đích thực mà chúng ta phải



biết sợ hãi. Tất cả mọi sự dữ khác
trên thế gian, cách này hay cách
khác, đều bắt nguồn từ tội lỗi.

Đau khổ như một thử thách hoặc
thanh luyện

Phải chăng sự dữ luôn là hậu quả
trực tiếp của tội lỗi con người? Trước
tiên, chúng ta cần làm rõ khái niệm
sự dữ. Tự bản chất sự dữ đơn giản là
sự “ngược lại” với sự tốt lành, sự dữ
là cái mà thế giới trưng ra khi sự tốt
lành vắng mặt. Khi vắng bóng sự tốt
lành mà lẽ ra phải có mặt, sự dữ sẽ
xuất hiện. Sự dữ đích thực là một
tình trạng thiếu thốn, và không sở
hữu một thực tại tích cực. “Sự dữ
không phải là một thứ gì đó tồn tại
độc lập với bản chất của nó, nhưng
đơn thuần chỉ là sự phủ định. Vì thế,
khi tôi bước vào sự dữ, tôi rời bỏ địa
hạt phát triển tích cực của bản thân,
để nghiêng về tình trạng ký sinh, tình
trạng bị gặm nhắm và phủ định bản
thân”. [2]



Chúng ta đau khổ khi trải nghiệm sự
vắng bóng của điều tốt lành. Chắc
chắn, bất kỳ hành vi tội lỗi nào (dù là
của chúng ta hay ai khác) đều luôn
gây hại. Tuy nhiên, không phải lúc
nào chúng ta đau khổ cũng đều là do
chúng ta phạm tội.

Trong Kinh Thánh, sách Gióp nói về
điều này rất sâu sắc. Những người
bạn của ông Gióp thuyết phục ông
rằng những tai họa mà Thiên Chúa
gửi đến cho ông là do tội lỗi của ông,
do sự thiếu công chính của ông. Mặc
dù thường thì có lẽ đúng như vậy, bởi
vì hành vi sai trái thì đáng bị trừng
phạt (cả ở cấp độ con người lẫn
thiêng liêng), nhưng trường hợp của
ông Gióp cho chúng ta thấy rằng
người vô tội và công chính cũng bị
đau khổ. Đề cập đến quyển sách
thánh này, Đức Giáo Hoàng Gioan
Phaolô II viết: Mặc dù quả thực là đau
khổ mang ý nghĩa trừng phạt khi nó
gắn liền với một sai phạm, nhưng
không phải tất cả đau khổ đều là hậu



quả của sai phạm và không phải đau
khổ nào cũng có tính cách sửa phạt.
[3] Đau khổ của ông Gióp là phép thử
lòng tin của ông, một thử thách mà
qua đó ông được nên mạnh mẽ hơn.
Đôi khi Thiên Chúa thử thách chúng
ta, nhưng Người luôn ban cho chúng
ta ân sủng để chúng ta vượt thắng và
biết cách lớn lên trong tình yêu, vốn
là ý nghĩa tối hậu của sự tốt lành.

Ở một số trường hợp khác, đau khổ
mang ý nghĩa của sự thanh luyện.
Như những gì xảy ra cho dân Israel
thời ông Môsê, khi dân chúng thay
lòng đổi dạ và thất thường. Thiên
Chúa đã thanh luyện họ qua một
hành trình kéo dài nhiều năm trong
sa mạc, hướng dẫn và dạy bảo họ cho
đến khi họ được trang bị sẵn sàng để
bước vào Đất Hứa và nhận ra Thiên
Chúa trung tín trong mọi lời Người
phán. Nhờ vào sự Quan Phòng của
Thiên Chúa, đau khổ thường có giá
trị thanh luyện như vậy. Nhiều người
bị cuốn vào bộn bề cuộc sống, có thể



quên mất những câu hỏi quan trọng
trong đời mình, cho đến khi một cơn
bệnh hoặc một thất bại tài chính
hoặc trong gia đình đưa họ đến
những tìm kiếm nội tâm sâu sắc hơn.
Và điều này thường dẫn đến một sự
thay đổi, một cuộc hoán cải, đi kèm
với việc mở lòng ra cho những nhu
cầu của tha nhân. Khi ấy, đau khổ
cũng trở nên một phần trong
“phương pháp sư phạm” của Thiên
Chúa. Người không muốn chúng ta
lạc đường, lãng phí thời gian theo
đuổi những thú vui chóng qua và
những mục tiêu thế tục. Mặc dù sự
dữ tồn tại trong cuộc sống của mỗi
người ở một mức độ nào đó, nhưng
nếu chúng ta phó thác cho Thiên
Chúa, sự Quan Phòng của Người có
thể biến sự dữ thành phương thức
giúp chúng ta đạt đến những điều tốt
đẹp đích thực.

Đau khổ được ghi khắc trong tự
nhiên



Điều này cũng làm sáng tỏ ý nghĩa
của cái mà chúng ta gọi là “những
đau khổ tự nhiên” - đau khổ dường
như được “khắc dấu” trong thế giới
quanh ta. Chẳng hạn, sự mệt nhọc
đồng hành với sự phát triển khi
chúng ta cố gắng để biết thế giới rõ
hơn và làm cho nó tiến bộ; bản tính
phù du của tất cả tạo vật, già đi và
chết; sự thiếu hài hòa trong thiên
nhiên, có thể thấy qua động đất và
sóng thần xé toang trật tự của muôn
vật. Đó là những đau khổ mà chúng
ta không thể né tránh hay kiểm soát;
chúng đã và đang tồn tại, được ghi
khắc sẵn trong tự nhiên.

Đôi khi, những sự dữ này là cần thiết
để những điều tốt đẹp hơn sẽ đến.
Thánh Tôma Aquinô đưa ra ví dụ
như sư tử, để có thức ăn, phải săn
đuổi nai hoặc những con vật khác. 
[4] Nhưng nhiều khi, chúng ta không
thể nhìn thấy được sự tốt lành đến từ
các tai họa thiên nhiên. Không dễ
dàng để hiểu tại sao Thiên Chúa cho



phép thiên tai xuất hiện, hoặc tại sao
Thiên Chúa lại tác tạo một vũ trụ nơi
mà sự hủy diệt có thể tự do thống trị,
hoặc đôi khi vũ trụ dường như không
được vận hành bởi Đấng là Thiện
Hảo và Yêu Thương.

Một cách lý giải hợp lý là, trong kế
hoạch sáng tạo của Thiên Chúa,
những hủy diệt của sự dữ trong tự
nhiên và thiên tai có liên hệ với ý chí
tự do của ta và khả năng ta chối từ
Thiên Chúa, như là hình ảnh của tai
họa đến từ việc chúng ta tự tách
mình ra khỏi Thiên Chúa.

Thế giới vật chất mà chúng ta đang
sống và thường lôi cuốn chúng ta
bằng vẻ đẹp của nó cũng có thể trở
thành một nơi đáng sợ và hủy diệt,
giống như tâm hồn chúng ta vậy, vốn
được tạo ra để yêu mến Thiên Chúa
và chứa đựng cả thiên đàng, nhưng
cũng có thể trở thành một nơi buồn
thảm và tăm tối – nếu chúng ta
ngừng cố gắng và để cho ma quỷ tự



do thống trị và gieo rắc hạt giống của
chúng.

Do đó, khi suy ngẫm về một thiên
nhiên nổi loạn và huỷ diệt trên bình
diện rộng lớn, chưa kể đến công lý,
chúng ta cũng có thể nhìn thấy hình
ảnh của một thế giới từ chối để Thiên
Chúa ngự trị và hình ảnh một tâm
hồn chối bỏ tình yêu và công bằng
của Thiên Chúa. Mối liên hệ khăng
khít giữa thế giới và con người, vốn
được đặt để để cai quản thế giới (x. St
2,15), cũng có thể được phản ánh
trong sự hỗn loạn này.

Cùng với con người, cho đến bây giờ,
muôn loài thụ tạo cùng rên siết và
quằn quại như sắp sinh nở (Rm 8,22),
vì muôn loài cũng chia sẻ kế hoạch
sáng tạo và cứu chuộc của Thiên
Chúa. Muôn loài cũng chia sẻ niềm
trông cậy là có ngày cũng sẽ được giải
thoát, không phải lệ thuộc vào cảnh
hư nát, mà được cùng với con cái



Thiên Chúa chung hưởng tự do và
vinh quang. (Rm 8,21)

Đau khổ cứu chuộc

Chắc chắn, ý nghĩa của sự dữ chỉ
được sáng tỏ trọn vẹn nhờ Thập Giá
của Chúa Kitô. Và cùng với Thập Giá,
là sự Phục Sinh. Thập Giá Chúa Kitô
cho chúng ta thấy đau khổ có thể là
dấu chỉ và bằng chứng của tình yêu.
Hơn nữa, đó còn là con đường để tiêu
diệt tội lỗi. Vì chính nơi Thập Giá
Chúa Giêsu mà tình yêu Thiên Chúa
đã rửa sạch tội lỗi thế gian. Tội lỗi
không đủ sức chống lại tình yêu tự hạ
và khiêm nhu để các tội nhân được
nên trọn lành. Như một nhân vật
trong tiểu thuyết của Dostoevsky nói:
“Tình yêu khiêm hạ là một sức mạnh
đáng kinh ngạc, mạnh hơn tất cả,
không gì có thể sánh bằng.” [5]

Nơi Thập Giá, sự đau khổ của Chúa
Giêsu mang ý nghĩa cứu chuộc vì
tình yêu Người dành cho Chúa Cha
và cho nhân loại đã không bị chùn



bước trước sự chối từ và bất công mà
nhân loại dành cho Người. Bằng việc
dâng hiến trọn vẹn chính mình,
Người đã trao ban sự sống của mình
cho tội nhân. Vì thế, Thập Giá của
Người trở nên nguồn mạch sự sống
cho họ.

Những đau khổ của chúng ta cũng có
thể mang ý nghĩa cứu chuộc, khi
chúng bắt nguồn từ tình yêu và được
biến đổi nhờ tình yêu. Khi ấy, chúng
sẽ được thông phần vào Thập Giá
Đức Kitô. Như Thánh Josemaria dạy:
Đau khổ là nguồn mạch của đời sống:
đời sống nội tâm và ân sủng cho bản
thân ta và mọi người. [6] Đau khổ
không tự mình có thể cứu chuộc ai
cả, nhưng chính tình yêu nhuộm
thấm đau khổ mới có giá trị cứu
chuộc.

Ở cấp độ nhân loại, tình yêu vốn đã
có khả năng biến đổi đời sống: một
người mẹ không tiếc công sức để con
mình được hạnh phúc; một người



anh hy sinh bản thân cho đứa em
đang cần đến mình; một người lính
liều mạng sống vì đồng đội. Khi
những tình yêu như thế được thúc
đẩy và đặt nền tảng trên đức tin, thì
không những chúng thực sự đẹp đẽ
mà lại còn thiêng liêng nữa. Tình yêu
ấy chia sẻ Thập Giá và là kênh thông
truyền ân sủng mà Chúa Kitô đã
dành được cho chúng ta. Nơi ấy, sự
dữ được biến đổi thành điều tốt lành
nhờ hoạt động của Chúa Thánh Thần,
Đấng là Quà Tặng đến từ Thập Giá
của Chúa Giêsu.

“Quân át chủ bài”

Bên cạnh mọi thứ đã trình bày cho
đến lúc này để làm rõ hết mức có thể
ý nghĩa của sự dữ, chúng ta có thể
thêm vào ở đây một yếu tố mang tính
quyết định. Mặc dù sự dữ là một thực
tại hiển nhiên trong đời sống chúng
ta trên trần gian này, song Thiên
Chúa là người nắm giữ “quân át chủ
bài”; Thiên Chúa là người đi bước



cuối cùng trong mọi thứ liên hệ đến
cuộc đời mỗi người. Tình Yêu toàn
năng của Người là niềm hy vọng thật
sự cho thế giới này – một Tình Yêu
cũng được thể hiện nơi Sự Phục Sinh
của Đức Kitô.

Cho dù những bi kịch của cuộc sống
có bi đát và khó hiểu đến đâu đi nữa,
thì quyền năng sáng tạo và tái tạo
của Thiên Chúa vẫn vĩ đại hơn rất
nhiều. Cuộc đời là thời gian để thử
thách; khi cuộc đời này qua đi, cuộc
sống vĩnh hằng mới bắt đầu. Thế giới
này chóng qua. Nó giống như một
cuộc tập dợt trước buổi trình diễn
hòa nhạc. Một vài người có thể quên
nhạc cụ, một số khác chưa thuộc
phần diễn của mình, một số khác
nữa có thể chơi lạc điệu. Đó là lý do
tại sao cần tập dợt. Đó là thời gian để
chỉnh sửa, để căn chỉnh nhạc cụ, để
học theo người nhạc trưởng. Rồi
ngày quan trọng nhất cũng đến khi
tất cả đều đã sẵn sàng. Buổi hòa nhạc



diễn ra, vui tươi và xúc động, trong
một khán phòng tuyệt vời.

Cuộc đời của Đức Kitô không chỉ cho
ta thấy tình yêu Thiên Chúa mà cả
quyền năng của Người: quyền năng
Người dùng để đền bù bội phần cho
chúng ta vì những bất công chúng ta
phải chịu, vì những khi dường như
Thiên Chúa vắng mặt, vì những lúc
Người cho phép sự dữ chiến thắng và
đau khổ vượt quá chỗ chúng ta còn
có thể thấy ý nghĩa của chúng. Chính
Chúa Giêsu cũng đã trải nghiệm sự
bỏ rơi này (x. Mc 15,34). Nhưng sự
đau khổ yêu thương của Người trên
Thập Giá được tiếp nối bằng vinh
quang vĩnh hằng. Sách Khải Huyền,
quyển sách cuối cùng trong bộ Kinh
Thánh, nói về một Thiên Chúa sẽ lau
sạch nước mắt (Kh 21,4). Vì Người sẽ 
đổi mới mọi sự (x. Kh 21,5), với một
niềm hạnh phúc viên mãn.

Chúng ta có thể làm gì để giúp
những người đau khổ?



Thông thường chúng ta cảm thấy bất
lực khi đối mặt với nỗi đau của người
khác và chỉ có thể cố gắng bắt chước
những gì người Samaria nhân hậu đã
làm (x. Lc 10,25-37). Chúng ta có thể
bày tỏ tình cảm, lắng nghe cách cảm
thông và đồng hành với họ; nghĩa là,
chúng ta chối từ việc “tránh sang bên
kia đường mà đi” và không thèm
quan tâm. Một vài bức tranh nổi
tiếng vẽ người Samaria nhân hậu và
người đàn ông bị cướp có cùng một
khuôn mặt. Ở đó, chúng ta có thể
nhìn thấy Đức Kitô vừa là Đấng chữa
lành vừa là người được chữa lành.
Mỗi người chúng ta cũng là hoặc có
thể là người Samaria nhân hậu,
người chữa lành những vết thương
của tha nhân; khi ấy, chúng ta trở
nên Đức Kitô cho tha nhân. Nhưng
đôi khi chúng ta cũng cần được chữa
lành vì bị thương tích, vì chúng ta
chua ngoa, trả lời ai đó cộc lốc, hay vì
bị một người bạn bỏ rơi… Chúng ta
cần được một người Samaria chữa
lành, đó có thể là chính Chúa Kitô khi



ta tìm đến cầu nguyện với Người, đó
có thể là một ai đó bên cạnh ta trở
nên Đức Kitô khi họ lắng nghe chúng
ta. Chúng ta có thể trở thành Đức
Kitô cho tha nhân, vì mỗi chúng ta
được tác thành theo hình ảnh của
Thiên Chúa.

Đau khổ luôn ẩn chứa một mầu
nhiệm, nhưng mầu nhiệm đó, thông
qua hành động cứu chuộc của Thiên
Chúa, đã mở lòng chúng ta ra cho
những nhu cầu của tha nhân: “Ở đâu
cũng có những đứa trẻ bị bỏ rơi, có
thể bị bỏ rơi ngay lúc sinh ra hoặc bị
bỏ rơi trong cuộc sống nơi gia đình,
nơi cha mẹ…, không nhận được tình
yêu trong gia đình. Làm sao các em
có thể thoát khỏi kinh nghiệm bị bỏ
rơi quá tiêu cực này, quá xa lạ với
tình yêu? Chỉ có một phương thuốc
duy nhất cho những trải nghiệm bị
bỏ rơi này: đó là cho đi cái mà bạn
không hề nhận được. Nếu bạn không
được thấu hiểu, hãy thấu hiểu người
khác. Nếu bạn không được yêu



thương, hãy yêu thương người khác.
Nếu bạn cảm thấy đau đớn vì cô độc,
hãy đến bên những người cô đơn.
Mình và máu được chữa lành nhờ
mình và máu; Thiên Chúa đã trở nên
xác phàm để chữa lành chúng ta.
Hãy làm như vậy cho người khác.” 
[7]

Rất nhiều người đã thực sự cảm nhận
được Thiên Chúa chăm sóc trong
những thời khắc khó khăn nhất của
mình. Những người phong hủi được
Mẹ Têrêsa Calcutta tận tình chăm
sóc; những bệnh nhân lao phổi đau
đớn được Thánh Josemaria an ủi về
thể chất lẫn tinh thần; những người
hấp hối được Thánh Camillô de Lellis
đối đãi bằng yêu thương và tôn
trọng. Những ví dụ này cũng cho
chúng ta biết một điều về mầu nhiệm
đau khổ trong cuộc đời con người. Đó
là đau khổ còn là cơ hội để tình yêu
được nhân lên mạnh mẽ, nếu ân
sủng Thiên Chúa được đón nhận, và



nó sẽ phục hồi chân giá trị cho cả
những tình huống khắc nghiệt nhất.

Antonio Ducay

[1] X. Gioan Phaolô II, Tông thư
Salvifici Doloris (ý nghĩa của đau khổ
trong Kitô giáo), số 9.

[2] X. Jospeh Ratzinger, Thiên Chúa
và Trần thế, Tin và Sống trong Thời
đại chúng ta , Barcelona, 2005, tr.
128.

[3] Gioan Phaolô II, Tông thư Salvifici
Doloris , số11.

[4] X. Tổng luận Thần học , I, q 19 a. 9
c.

[5] Anh em nhà Karamazov.

[6] X. Thánh Josemaria, Đường Thánh
Giá , Chặng XII.

[7] Đức Giáo Hoàng Phanxicô, Bài
phát biểu tại Sân Vận động Kerasani,
Nairobi, 27/11/2015.



pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/

vi-vn/article/thien-chua-de-mac-moi-
viec-dien-ra-sao-mau-nhiem-s/

(03-02-2026)

https://opusdei.org/vi-vn/article/thien-chua-de-mac-moi-viec-dien-ra-sao-mau-nhiem-s/
https://opusdei.org/vi-vn/article/thien-chua-de-mac-moi-viec-dien-ra-sao-mau-nhiem-s/
https://opusdei.org/vi-vn/article/thien-chua-de-mac-moi-viec-dien-ra-sao-mau-nhiem-s/

	Thiên Chúa để mặc mọi việc diễn ra sao? Mầu nhiệm Sự dữ và Đau khổ

