
opusdei.org

“Mọi chân lý đều dẫn
chúng ta đến Thiên
Chúa”

Ricardo là giáo sư vật lý tại Đại
học Minho ở Bồ Đào Nha. Trong
bài phỏng vấn này, anh đề cập
đến mối liên hệ giữa khoa học
và đức tin, thuyết Big Bang,
Galileo, và giải Nobel gần đây
về vật lý.

10-06-2021

https://opusdei.org/en/article/all-
truth-leads-us-to-god/

https://opusdei.org/en/article/all-truth-leads-us-to-god/
https://opusdei.org/en/article/all-truth-leads-us-to-god/


Anh là tác giả của nhiều bài báo xuất
bản trên các tạp chí quốc tế, gồm một
bài báo dài đăng trên Science
Magazine (Tạp chí Khoa học). Là một
giáo sư ở Khoa Vật lý học tại trường
Đại học Minho và một thành viên của
Phòng Thí nghiệm Quốc tế Iberia về
công nghệ Nano, Ricardo đang thực
hiện nghiên cứu về vật lý lý thuyết
trạng thái rắn, đặc biệt về những vật
liệu hai chiều như than chì graphite.
Và gần đây, anh đã biên soạn quyển 
Physics XXI (Vật lý XXI)

Ricardo là người gốc Porto và sống ở
thành phố Braga, Bồ Đào Nha, nơi
anh có rất nhiều bạn bè. Chúng tôi đã
tận dụng giờ giải lao của anh để hỏi
anh về mối liên hệ giữa khoa học và
đức tin và những vấn đề khác hiện
nay.

Ai là người đoạt giải Nobel Vật lý
năm nay?

Giải Nobel Vật lý 2020 được trao cho
Roger Penrose, Reinhard Genzel, và



Andrea Ghez vì nghiên cứu của họ về
lỗ đen Vũ trụ.

Vậy ứng dụng thực tiễn nào khám
phá này có thể mang lại trong đời
sống hằng ngày của chúng ta?

Tôi nghĩ câu hỏi phần nào phản ánh
góc nhìn vị lợi về khoa học. Rõ ràng
là một nền kiến thức chuyên sâu hơn
về Vũ trụ và những gì nó bao hàm có
thể giúp ích thiết thực cho đời sống
hằng ngày của chúng ta. Ví dụ, các
mô hình toán học được phát triển từ
những lĩnh vực này của vật lý đại
cương có thể được áp dụng cho
những loại vật chất được sử dụng
trong các thiết bị tiên tiến, và thậm
chí trong các mô hình kinh tế.

Tuy nhiên, tôi nghĩ điều quan trọng
là phải trân trọng chính sự hiểu biết
ấy mà không màng đến lợi ích tức thì
của nó. Kiến thức giúp chúng ta phát
triển về mặt trí tuệ; nó dẫn dắt chúng
ta chiêm nghiệm cái đẹp; nó kích



thích trí tưởng tượng và có sự ưu tú
riêng của nó.

Thiên Chúa giúp anh trở nên một
nhà vật lý học tốt hơn trong đời
sống hằng ngày như thế nào?

Tôi nghĩ câu hỏi nên đặt ngược lại.
Nên hỏi là, làm thế nào vật lý học đã
giúp tôi trở thành một Kitô hữu tốt
đẹp hơn. Nó giúp ích bằng nhiều
cách lắm đấy. Tạo hóa và những quy
luật của nó góp phần chỉ cho tôi thấy
vẻ đẹp của Thiên Chúa, Đấng đã tạo
ra chúng. Việc nghiên cứu vật lý giúp
tôi chiêm ngẫm về Chúa và yêu mến
Ngài vì thế giới tuyệt vời Ngài đã ban
tặng cho chúng ta.

Mặt khác, một nhà vật lý học cần
phải có tình yêu đối với sự thật.
Không quan trọng việc tôi có thích
một ý tưởng nào đó hay không; điều
quan trọng là nó có đi đôi với thực tại
hay không. Mọi chân lý đều dẫn
chúng ta đến Thiên Chúa, và giúp ta
lớn lên trong đức khiêm nhường.



Chúng ta cần ý thức được rằng kiến
thức mà chúng ta khám phá được là
một món quà dành cho nhân loại.
Các nhà vật lý học cần phải có ý thức
xã hội rằng những gì họ khám phá ra
không phải chỉ dành cho riêng họ,
mà thay vào đó làm giàu vốn kiến
thức cho rất nhiều người khác,
những người có thể bắt đầu từ những
bậc cao hơn một chút trên chiếc
thang tri thức. Suy nghĩ vị tha này
mang Chúa đến gần chúng tôi hơn.

Anh nhìn nhận thế nào về học
thuyết Big Bang (Vụ nổ Lớn)?

Big Bang là một học thuyết vĩ đại, với
rất nhiều bằng chứng có thể kiểm
nghiệm. Đó là một học thuyết khoa
học mà một Kitô hữu như tôi ngay
lập tức liên tưởng sự tạo dựng của
Thiên Chúa: Vũ trụ này có một sự
khởi đầu. Dĩ nhiên Chúa không cần
đến Big Bang để tạo thành Vũ trụ, và
nếu giả thuyết này bị lật đổ (dù tôi
thấy khó lòng hình dung ra điều này,



khi cân nhắc số lượng các kết quả thí
nghiệm ủng hộ học thuyết), thì việc
này sẽ không quan trọng lắm đối với
các Kitô hữu.

Kitô giáo dạy rằng Chúa tạo dựng
Vũ trụ cho loài người. Điều này
không mấy tương xứng phải không
nào – một thực tại lớn lao đến thế
nào dành cho những sinh vật tí
hon trong một góc nhỏ của Vũ trụ?

Điều kinh ngạc ở đây không phải là
Vũ trụ bao la; điều kinh ngạc là
chúng ta có thể nhận biết nó với trí
tuệ con người. Chúng ta có thể hiểu
cách nó vận hành từ một khoảng
cách và thời gian rất xa so với chúng
ta.

Điều đáng nói không chỉ là chúng ta
có thể hiểu cách mọi thứ vận hành
quanh mình. Đó cũng thật sự rất ấn
tượng. Nhưng chúng ta có thể mô tả
được sự tiến hóa của Vũ trụ từ cách
đây 13,7 tỉ năm – đó mới thật sự khó
tin.



Đó là lý do tại sao tôi xác tín rằng Vũ
trụ thực sự được tạo nên bởi tình yêu
dành cho những người nam, người
nữ như chúng ta. Điều ấy thật lớn lao
và đẹp đẽ, nhưng cũng có thể hiểu
được và nhận biết bởi chúng ta. Nó
có ích lợi gì cho chúng ta nếu chúng
ta không thể biết, hiểu, và khám phá
nó? Đó quả là một việc làm vĩ đại của
tình yêu.

Vậy khoa học có phù hợp với đức
tin?

Khi nói về khoa học và thần học,
chúng ta phải nhớ rằng chúng là hai
môn học khác biệt có những phương
thức và mục đích khá khác nhau.

Ví dụ, sự tồn tại của Chúa, một thực
hữu thần thiêng, không thể được xác
nhận hoặc phủ nhận bởi phương
pháp khoa học, vốn dựa trên thực
nghiệm và do đó chỉ hướng đến
những thực tại mang tính vật chất
mà thôi.



Chúng ta không thể loại trừ và khẳng
định rằng cách duy nhất để hiểu biết
hiện thực là thông qua phương pháp
thực nghiệm, trong khi có nhiều cách
khác để nhận biết. Càng có nhiều
quan điểm để hiểu thấu chân lý về
những điều đang tồn tại, sự hiểu biết
của chúng ta về chúng sẽ càng thêm
phong phú.

Một cách để nhận biết là qua niềm
tin, cả niềm tin con người lẫn đức tin
siêu nhiên. Đó là cách chúng ta dùng
nhiều nhất. Tôi chưa bao giờ nhìn
thấy Vạn lý Trường thành ở Trung
Quốc, nhưng tôi tin và thuyết phục
rằng nó tồn tại, và tôi tin những
người đã mô tả nó (những người tôi
chưa từng gặp, vì tôi không quen biết
ai từng tận mắt nhìn thấy nó).

Khoa học không xem Chúa như đối
tượng của nó, và phương pháp thực
nghiệm không thích hợp để nhận
biết Thiên Chúa. Tôi không thể dùng
một chiếc vôn kế để đo lường Chúa



hay bất kỳ thực hữu thiêng liêng nào.
Do đó bất kỳ tuyên bố nào về sự tồn
tại của Chúa không phải là một tuyên
bố khoa học.

Các nhà vật lý học đôi khi nói rằng
không cần đến Chúa để lý giải về
Vũ trụ, vì tự bản thân vật lý học đã
giải thích đầy đủ về nó. Điều này có
đúng không?

Khoa học không thể nhận biết Thiên
Chúa là căn nguyên của Vũ trụ với tư
cách là Đấng sáng tạo, vì Chúa nằm
ngoài đối tượng của khoa học, những
thực thể vật chất. Có lẽ đó là ý của họ
khi họ nói không cần đến giả thuyết
về Thiên Chúa để giải thích sự xuất
hiện của Vũ trụ. Nhưng thật không
đúng khi nói khoa học giải thích tất
cả về nguồn gốc của Vũ trụ.

Chúng ta biết rằng Vũ trụ đã tiến hóa
như thế nào ngay lập tức sau
0,000000000001 giây mà người ta hay
gọi là “instant zero” (giây thứ 0 tức
thì). Chúng ta biết vì có thể nhìn thấy



điều đã xảy ra bằng kính viễn vọng:
càng nhìn ra xa, những thứ chúng ta
quan sát được càng cổ xưa, vì ánh
sáng từ chúng tốn nhiều thời gian
hơn để đến được đây.

Thứ cao tuổi nhất chúng ta có thể
quan sát được là bức xạ nền vũ trụ,
vốn xuất hiện khoảng 380 000 năm
sau instant zero. Chúng ta biết nó đã
tiến hóa ra sao từ thời điểm đó vì
chúng ta có thể thấy nó (và chúng ta
dùng nhiều phép diễn dịch và quy
nạp).

Nhưng trên hết chúng ta hiểu biết
vật lý và chúng ta có thể loại suy
những gì lẽ ra nên xảy ra trong quá
khứ để hình thành bức xạ nền vũ trụ.
Do đó có thể nói chúng ta biết điều gì
đã xảy ra kể từ điểm “instant zero”
nhắc đến ở trên. Những gì xảy ra
trước đó hoàn toàn là phỏng đoán
mà không có nền tảng khoa học (hiểu
theo đúng nghĩa) nào.



Việc chúng ta biết làm thế nào để mô
tả sự tiến hóa của Vũ trụ không giúp
ta được biết nó đã xuất hiện từ đâu
và như thế nào. Trước hết, tại sao
chúng ta lại có những định luật vật lý
này mà không phải định luật khác?
Các định luật vật lý giải thích sự tiến
hóa của Vũ trụ rất tốt, nhưng chúng
không tự giải thích chính mình.

Vũ trụ không nhất thiết phải vận
hành như thế này. Không có lý do gì
để những hạt vật lý tồn tại với những
tính chất này mà không phải tính
chất khác, hoặc những hằng số cơ
bản của tự nhiên mang giá trị mà
chúng đang mang.

Có thể nào các định luật vật lý
được phát hiện ra bằng sự tình cờ,
hay một dạng thử và sai?

Sự tình cờ không phải là một lời giải
thích, mà nó là sự vắng mặt của một
lời giải thích. Viện dẫn đến sự tình cờ
cũng giống như viện dẫn đến yêu
tinh vậy. Đó nghĩa là quay trở về sự



phi lý của những vị thần trong thần
thoại.

Nhưng một vài nhà vật lý học ủng
hộ điều này. Và do đó sẽ phát sinh
vô số những vũ trụ ‘song song’, ‘đa
vũ trụ’.

Tôi nghĩ điều quan trọng là phải
phân biệt rõ đâu là dữ liệu khoa học
đã được chứng thực một cách đúng
đắn, và đâu là những lý thuyết huyền
ảo thú vị mà các nhà vật lý học có thể
vẽ ra về Vũ trụ và nguồn gốc của nó.

Chúng ta có thể tưởng tượng vô số
những Vũ trụ tồn tại với những định
luật của riêng nó, nhưng đây chỉ là
thuần tưởng tượng. Không có một
chút minh chứng nào cho điều này.

Hơn nữa, nếu những vũ trụ chỉ có
trên lý thuyết này hoàn toàn không
thể tiếp cận được, vậy nó thậm chí
không thể được coi là một giả thuyết
khoa học, vì xét theo định nghĩa nó



phải có thể chứng thực được bằng
phương pháp thực nghiệm.

Phải chăng Vũ trụ có nguồn gốc từ
chân không?

Trên thực tế, chân không là một
trạng thái của vật chất; chúng ta
không thể nói rằng nó hoàn toàn
trống rỗng. Điều này nghĩa là chân
không (theo ý nghĩa vật lý) không
giải thích được nguồn gốc của Vũ trụ
vì nó còn không tự giải thích được
bản thân: bản chất của nó đã là một
thứ gì đó. Nó không liên quan đến sự
hư không tuyệt đối. Nó có thể là một
bước tiến hóa của Vũ trụ, nhưng đây
vẫn chỉ hoàn toàn là phỏng đoán ở
thời điểm này.

Cần lưu ý rằng chân không, theo
quan niệm vật lý hiện tại, đã có các
định luật riêng, với các giá trị xác
định của những hằng số phổ quát. Vì
vậy, đã có thứ tồn tại mà không thể
giải thích bằng các phương pháp
khoa học.



Việc nói rằng Thiên Chúa đã tạo
dựng thế giới nghĩa là gì?

Việc Chúa tạo ra thế giới có một ý
nghĩa sâu sắc hơn nhiều so với
những gì khoa học diễn giải, vì điều
đó có nghĩa là (Ngài) giữ cho mọi thứ
có bản chất, có sự tồn tại.

Đó là một hành động liên tục, không
bị gián đoạn, không phải là làm cho
thứ gì đó xuất hiện rồi lãng quên nó.
Thiên Chúa thực chất ở khắp mọi nơi
và giữ cho mọi thứ được tồn tại; nếu
Chúa ngưng làm như thế, chúng sẽ
đơn thuần ngừng tồn tại. Sẽ không có
năng lượng, hay điện tích, hay bất kỳ
đại lượng vật lý nào còn sót lại; mọi
thứ sẽ quay trở về trạng thái hư
không tuyệt đối, không phải một
khoảng chân không vật lý, vốn là một
trạng thái vật chất có sự tồn tại.

Sự hư vô trước khi sự tạo dựng xảy
ra là một sự hư vô hoàn toàn, không
tồn tại những định luật, hay nguyên
tắc, hay các giá trị hằng số, và từ đó



không gì có thể xuất hiện. Đó là lý do
cần có một Đấng tạo dựng không chỉ
có khả năng làm vật chất xuất hiện,
nhưng còn cho nó những định luật
để từ đó mọi thứ có thể vận hành.

[Phòng thí nghiệm Công nghệ Nano
tiên tiến nơi Ricardo làm việc]

Khoa học và đức tin có thể đối
thoại với nhau không?

Tôi nhìn nhận chúng như những
thực tại khá khác biệt và tôi không
nghĩ cần thiết phải có một cuộc đối
thoại, chỉ cần mỗi bên ở đúng lĩnh
vực cụ thể của nó.

Khi một nhà khoa học tuyên bố rằng
Chúa không hề tồn tại, người ấy
không nói trong cương vị một nhà
khoa học, nhưng từ niềm xác tín của
cá nhân họ; khi các nhà thần học cố
gắng tìm lời giải thích khoa học cho
những thực tại siêu nhiên, giống như
các phép lạ, họ đang phạm một sai
lầm lớn.



Ngày nay, đức tin có nhiều điều để
bàn luận về đạo đức, về cách thức sử
dụng kiến thức khoa học. Tôi thường
xuyên thấy các nhà khoa học bảo vệ
cho sự phát triển khoa học bất chấp
những hậu quả đạo đức từ những gì
họ đang làm, cụ thể liên quan đến
việc thí nghiệm lên chính con người.
Do đó, đức tin sẽ là một nhân tố quan
trọng trong việc bảo vệ nhân phẩm
của mỗi con người.

Câu chuyện của Galileo thì sao?

Đó là một sự xung đột không cần
thiết và không chính đáng. Nói tóm
lại, Galileo đã sai về mặt khoa học vì
những lý lẽ bào chữa để bảo vệ cho
mô hình thiên văn của ông là sai, và
những người đã phán quyết ông cũng
sai vì họ nghĩ rằng mô hình thiên văn
có thể liên quan đến thần học.

Vật lý học lượng tử có liên quan gì
đến những hiểu biết về vấn đề tâm
trí – não bộ?



Vật lý học lượng tử là lý thuyết hiện
tại giải thích cách thức vật chất hoạt
động, với bằng chứng hết sức phi
thường mang tính đồng nhất với
thực tế. Bất kỳ vấn đề nào liên quan
đến vật chất đều nhất thiết xoay
quanh vật lý lượng tử, không còn
cách nào khác.

Hiện nay, chỉ vì một vài người đã
quen với cách tư duy gói gọn trong
khuôn khổ vật lý cổ điển cho rằng lý
thuyết này “không trực quan”, không
có nghĩa rằng vật lý lượng tử là một
thứ gì đó bí hiểm, tâm linh, hoặc có
thể làm ra phép lạ. Nó chỉ là một giả
thuyết vật lý áp dụng cho vật chất.

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/

vi-vn/article/moi-chan-ly-deu-dan-
chung-ta-den-thien-chua/ (03-02-2026)

https://opusdei.org/vi-vn/article/moi-chan-ly-deu-dan-chung-ta-den-thien-chua/
https://opusdei.org/vi-vn/article/moi-chan-ly-deu-dan-chung-ta-den-thien-chua/
https://opusdei.org/vi-vn/article/moi-chan-ly-deu-dan-chung-ta-den-thien-chua/

	“Mọi chân lý đều dẫn chúng ta đến Thiên Chúa”

