
opusdei.org

Piskoposluk
Makamından
Mektup (10 Mart
2025) | Sevinç

Bu pastoral mektupta Opus Dei
piskoposu bizi Aziz
Josemaría'nın öğretilerinden
yola çıkarak sevincin bazı
yönleri üzerinde düşünmeye
davet ediyor

08 Tem 2025

Sevgili kardeşlerim, İsa kızlarımı ve
oğullarımı korusun!



Birkaç hafta önce kız
kardeşlerinizden biri tarafından
bana yapılan öneriyi kabul ederek,
bu kısa mektupta, özellikle Aziz
Josemaría'nın bazı sözleri üzerinde
düşünerek, sevincin bazı yönleri
üzerinde sizinle birlikte düşünmeyi
düşündüm.

Sevinç, genel olarak, iyiye sahip
olmanın ve onu deneyimlemenin
meyvesidir ve iyinin türüne bağlı
olarak farklı yoğunluk ve süre
değerlerine sahiptir. İyinin dakik bir
deneyiminin değil, kişinin varlığının
bütünlüğünün bir sonucu
olduğunda, genellikle mutluluk
olarak adlandırılır. Her durumda, en
derin neşe ve mutluluğun temeli
sevgidir.

Bunlar dünya ve Kilise için zor
zamanlardır (ve Çalışma Kilise'nin
küçük bir parçasıdır). Dahası, her
çağın ışıkları ve gölgeleri olduğu da
bir gerçektir. Bu nedenle de ruhun



neşeye açık olmasını teşvik etmek
özellikle gereklidir. Her zaman
sevinçli olabiliriz ve olmalıyız, çünkü
Rab'bin istediği budur: “Benim
sevincim sizde olsun, sizin sevinciniz
de tam olsun” (Yuhanna 15:11). Bunu
elçilere ve onlar aracılığıyla da daha
sonra gelecek olan bizlere
söylemiştir. Bu nedenle, “sevinç
Tanrı'nın çocuklarının yaşamının
temel bir gereksinimidir”[1].

Bunun yerine, “bir ahlaksızlık olarak
kabul edilen üzüntü, belirli bir
ahlaksızlık değil, ahlaksızlıkların
genel bir kökü olan düzensiz öz-
sevgiden kaynaklanır”[2]. 2] Aziz
Thomas'ın bu ifadesi, örneğin sevilen
birinin ölümü üzerine acı çekmeyi
düşündüğümüzde şaşırtıcı gelebilir.
Aslında bu tür bir üzüntüyü
gerektirmemesi gereken, ancak
keder yaratan bir durumdur ki bu da
aynı şey değildir. Aslında, her acının
ya da her vazgeçişin üzüntü
yaratmadığı, özellikle de sevgiyle ve



sevginin dışında karşılaşıldığında,
yaygın bir deneyimdir. Dolayısıyla
bir annenin çocukları için yaptığı ve
bazen çok pahalıya mal olan
fedakârlıklar üzüntüye neden
olabilir ama mutlaka üzüntü
yaratması gerekmez.

“Mutluluğa ulaşmak için gereken şey
rahat bir yaşam değil, sevgi dolu bir
kalptir"[3]. Hayatının son yedi ya da
sekiz yılında Villa Tevere'de
Pederimizi[4] gören ve dinleyen
hepimiz onu gerçekten mutlu ve
memnun gördük, her ne kadar bu
yıllar hem fiziksel olarak hem de
Kilise'nin özellikle o dönemde
yaşadığı büyük zorluklar nedeniyle
çok acı çektiği yıllar olsa da.

İnancın neşesi

2. Lütufla yüceltilen doğal sevinç,
Tanrı'nın planlarıyla birleştiğinde
özel bir şekilde ortaya çıkar.
Beytlehem'deki çobanlara melekler
İsa'nın doğumuyla ilgili “büyük



sevinci” (Lk.2:10) duyururlar.
Magiler yıldızı tekrar gördüklerinde
“büyük sevinç duydular” (Mt.2:10).
Son olarak, elçiler dirilmiş olan İsa'yı
gördüklerinde sevinçle dolmuşlardır
(bkz. Yuhanna 20:20).

Hristiyan sevinci “sağlıklı bir
hayvanın”[5] basit sevinci değil,
Kutsal Ruh'un ruhtaki meyvesidir
(çapraz başvuru Gal.5:22); doğası
gereği kalıcı olma eğilimindedir,
çünkü O'na dayanır: “Size Rab'de her
zaman sevinçli olun diyorum,
sevinçli olun” (Flp.4:4).

Rab'deki bu sevinç, O'nun baba
sevgisine olan inancın sevincidir:
“Sevinç, tanrısal soydan gelmenin,
bizi hoş karşılayan, bize yardım eden
ve bizi bağışlayan Babamız Tanrı
tarafından özel bir sevgiyle
sevildiğimizi bilmenin zorunlu
sonucudur. - Bunu iyi ve her zaman
hatırlayın: bazen her şey çöküyor
gibi görünse bile, hiçbir şey çökmez,



çünkü Tanrı savaşları
kaybetmez!"[6].

Ancak zorluklar ve acılar karşısında
zayıflığımız bu sevincin
kaybolmasına neden olabilir,
özellikle de Tanrı'nın bize olan yüce
sevgisine olan mevcut inancımızı
yıpratırsak. “Tanrı'nın çocuğu, iman
dolu bir yaşam süren bir Hıristiyan
acı çekebilir ve ağlayabilir, acı
çekmek için nedenleri olabilir ama
üzgün olmak için değil"[7]. Ayrıca
sevinci beslemek ya da yeniden
kazanmak için, Aziz Yuhanna ile
birlikte şunu onaylamamızı sağlayan
Tanrı'nın sevgisine olan inancımızı
yenilemek de iyidir: “Tanrı'nın
içimizdeki sevgisini bildik ve buna
inandık” (1.Yuhanna 4:16).

İman kendini sözle ya da sözsüz
olarak duayla ifade etme
eğilimindedir ve duayla birlikte
sevinç de gelir, çünkü “Hıristiyan
imanla yaşadığında (sadece sözden



ibaret olmayan, kişisel duanın
gerçekliği olan bir iman), ilahi
sevginin kesinliği sevinçle, iç
özgürlükle kendini gösterir”[8].

Umutla sevinmek (Romalılar 12:12)

3. Tanrı'nın bize olan sevgisine olan
imandan büyük bir umut doğar.
Böylece İbraniler'deki şu ifadeyi de
anlayabiliriz: “İman, umut edilen
şeyin temelidir” (İbraniler 11:1).
Umudun nesnesi gelecekteki ve olası
bir iyiliktir ve imanın bizi
umutlandırdığı iyilik, temelde,
yücelikte Tanrı'yla nihai birleşmenin
mutluluk ve sevincinin doluluğudur.
Aziz Pavlus'un bize hatırlattığı gibi,
bu “gökte sizi bekleyen
umuttur” (Kol 1:5). Bu kesinlik bize,
özgürce kabul ettiğimiz takdirde
hedefimize ulaşmak için gerekli
araçlardan yoksun kalmayacağımız,
gerektiğinde yeniden
başlayabileceğimiz güvencesini
verir.



O zaman kendimizi bir şekilde,
karşısında yetersiz ve güçsüz
hissettiğimiz bir Tanrı iradesinin
önünde bulduğumuzda, Çalışmanın
başlangıcında, maddi olanaklardan
tamamen yoksun bir bağlamda ve
Hıristiyan yaşamına son derece ters
bir sosyal boyutta, Babamız gibi
“imkansızın kesinliğine”[9] bile sahip
olabiliriz.

4. Kendimize ya da bu dünyaya ait
herhangi bir şeye güvenerek değil,
“Tanrı'nın sevgisi bize verilen Kutsal
Ruh aracılığıyla yüreklerimize
döküldüğü için” (Romalılar 5:5)
“hayal kırıklığına uğratmayan bir
umuda” sahibiz ve her zaman sahip
olabiliriz.

Bazen farklı türden zorluklar,
örneğin havarisel çalışmanın etkili
olmadığını, çabalarımızın ve
dualarımızın sonuçlarını
göremediğimizi düşünmemize neden
olabilir. Bunun yerine, iyi biliyoruz



ki - ve bu iman inancını sık sık
yenilemek yararlıdır - emeğimiz
Rab'de boşuna değildir (çapraz
başvuru 1 Korintliler 15:58).
Babamızın da bize aktardığı gibi:
“Hiçbir şey kaybolmaz”. Umut ve
sevinç, Aziz Pavlus'un herkes için
istediği Tanrı armağanlarıdır: “Umut
Tanrısı, Kutsal Ruh'un gücüyle
umutla dolmanız için sizi imanla,
sevinç ve esenlikle doldursun” (Rom.
15:13).

Aşık kalbin neşesi

5. Tanrı'ya ve komşuya duyulan
sevgi, sevinçle, imanla ve aynı
zamanda umutla bağlantılıdır.
“Seven kişi umudun, Rab olan büyük
sevgiyle buluşmanın sevincine
sahiptir"[10].

Sevginin ifadeleri farklıdır ama
özünde örtüşür: sevilenin iyiliğini
istemek (ve mümkün olduğunca onu
elde etmek) ve bu iyiliğin sonunda



elde edildiği görüldüğünde
sevinmek.

Tanrı'nın sevgisi söz konusu
olduğunda, bu O'nun için, O'nun
sahip olmadığı bir iyiliği arzulamak
anlamına mı gelir? Bizi özgür
yaratırken, özgürlüğümüzün riskini
almak istediğini biliyoruz. Tanrı'ya
özlemini duyduğu şeyi, yani
sevgimizi veremeyebiliriz. Bazı
açılardan, Tanrı'yı sevmenin sevinci
yalnızca bize gelen iyilikten değil,
aynı zamanda O'na sevgimizi
sunabilmenin mutluluğundan da
kaynaklanır.

Sevinç kaynağı olarak sevgi,
kendimizi başkalarına verdiğimizde,
hatalarımıza rağmen “esenlik ve
sevinç ekicileri”[11] olmaya
çalıştığımızda özel bir şekilde
kendini gösterir. O zaman,
başkalarının sevinciyle seviniriz ve
Babamız olarak onlara içtenlikle



şunu söyleyebiliriz: “Benim sevincim
sizin sevincinizdir”[12].

6. “Gerçek sevgi kendimizden
çıkmamızı, kendimizi vermemizi
gerektirir. Gerçek sevgi beraberinde
sevinç getirir: kökleri Haç'ın
biçiminde olan bir sevinç"[13]. Tanrı
sevgisi için kucaklanan Haç, insanı
en mutlu eden şeydir. Rab bize şöyle
öğretir: “Benim uğruma size hakaret
ettikleri, size zulmettikleri ve yalan
söyleyerek size karşı her türlü
kötülüğü yaptıkları zaman ne mutlu
size! Sevinin ve coşun, çünkü
göklerdeki ödülünüz büyüktür.
Çünkü sizden önceki peygamberlere
de böyle zulmedildi.” (Matta 5:11-12).
Aslında tüm Güzel Sözler sevincin
köklerine uzanır: “Güzel Sözler sizi
her zaman sevince götürür; onlar
sevince giden yoldur”[14].

Kişinin sevincini kaybetmesine
neden olabilecek pek çok neden
vardır, özellikle de kişinin kendi



kırılganlığını somut olarak
deneyimlemesi, günahlarının
farkında olması. Ancak Tanrı'nın
sevgisine olan inanç ve bu inanca
eşlik eden kesin umut, Aziz
Josemaría'nın belirttiği gibi,
“tövbenin derin sevincinin”[15]
kaynağıdır. O zaman bile,
sınırlamalarımıza ve hatalarımıza
rağmen, Rab'bin yardımı ve
sevgimizle, “başkaları için yolu
sevimli ve kolay hale
getirebiliriz”[16].

Tanrı'nın ve bizim Annemiz olan
Kutsal Bakire'yi Causa nostrae
laetitiae (sevincimizin kaynağı)
olarak çağırıyoruz. Her zaman neşeli
olmamıza ve yaşamımızın her
koşulunda barış ve neşe kaynağı
olmamıza yardım etsin. Şimdi, Umut
Jübile Yılı'nda, Papa Francis'in çektiği
acılarla yakından birleşmenizi özel
bir şekilde rica ediyoruz.



Büyük bir sevgiyle seni kutsuyorum
Baban

Roma, 10 Mart 2025

[1] Mektup 13, no. 99. Alıntılanan
metinler Aziz Josemaría'ya aittir.

[2] Aziz Thomas, Summa Theologica,
II-II, q.28, a.4 ad 1. “Üzüntü cüruftur

bencilliğin” (Tanrı Dostları, n. 92) [3]
Solco, n. 795.

[4] Aziz Josemaría.

[5] Bkz. Way, n. 659.

[6] Forgia, n. 332.

[7] “İmanın Zenginlikleri”, 2 Kasım
1969 tarihli ABC gazetesinde
yayınlanmıştır. [8] Ibid.

[9] Mektup 29, n. 60.

[10] Francis, Genel Konuşma, 15 Mart
2017.



[11] Solco, n. 59.

[12] Mektup 14, n. 1.

[13] Forgia, n. 28.

[14] Francis, Genel Görüşme, 29 Ocak
2020.

[15] Mektup 14-II-1974, n. 7.

[16] Furrow, n. 63.

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/
tr-tr/article/piskoposluk-makamindan-
mektup-10-mart-2025-sevinc/ (14 Oca

2026)

https://opusdei.org/tr-tr/article/piskoposluk-makamindan-mektup-10-mart-2025-sevinc/
https://opusdei.org/tr-tr/article/piskoposluk-makamindan-mektup-10-mart-2025-sevinc/
https://opusdei.org/tr-tr/article/piskoposluk-makamindan-mektup-10-mart-2025-sevinc/

	Piskoposluk Makamından Mektup (10 Mart 2025) | Sevinç

