
opusdei.org

Staten sätter sig inte
till doms över
sanningshalten

Martin Rhonheimer, professor i
politisk filosofi vid Opus Dei-
universitetet Santa Croce i Rom,
om den kristna och den
sekulariserade staten.

2011-01-10

Professor Rhonheimer, om och om
igen diskuteras för närvarande i
Tyskland begreppet om den
kristna kulturens förebild, och
vilka som är kriterierna för



integrationen av muslimer.
Biskopar och politiker framhöll,
att den ledande kristna kulturen
var jordmånen som grundlagen
uppkommit i. Leder 2000 års
historia om kristendomen
verkligen fram till den tyska
grundlagen?

Den demokratiska staten med sin
frihet och sin författning är
naturligtvis inte ett enkelt resultat av
kristendomen. Även modernismen
och upplysningen är utan tvivel dess
faddrar. Men man måste ändå säga,
att denna stat har växt fram ur
kristendomens mark. Det speciellt
kristna särskiljande mellan politik
och religion har skapat
förutsättningen för det. Vi får inte
glömma, att kristendomen var den
första religionen, som inte härledde
en världslig rättskipning eller ett
politiskt system från sina heliga
skrifter. Denna grundläggande
karisma, som just skiljer politik och



religion, har visserligen aldrig i
verklighet genomförts på grund av
olika historiska omständigheter. Ja,
ofta förekom en stark
sammanblandning av andligt och
världsligt välde, fastän den speciellt
kristna dualismen gång på gång
tenderade till deras upplösning.
Orsaker till dessa
sammanblandningar var den
konstantinska vändpunkten,
romerska rikets fall och att kyrkan
därigenom övertog en helt ny
civilisatorisk och politisk roll. Därtill
kom skyddet som det frankiska
kunga- och kejsardömet gav, kyrkans
självhävdelse och dess kamp för sin
frihet under investiturstriden och
senare också följderna av
reformationen och den därav
uppkomna konfessionaliseringen av
politiken. Och naturligtvis var
upplysningen, som egentligen fått liv
av kristna rötter, här en nödvändig
korrigering och även något nytt. Det
finns en särskild legitimitet hos



modernismen, och ändå kommer
även den från kristna rötter, liksom
även ursprunget av den moderna
författningsstaten och även av
frihetskonstitutionen av anglosaxisk
prägel med sin centrala föreställning
om rule of law (”Rättens herravälde).
De går tillbaka till den kristna
medeltiden, som har lagt grundvalen
för det moderna sekulära
rättstänkandet i Europa.

Skulle man kunna säga:
Kristendomen var den nödvändiga,
men inte tillräckliga
förutsättningen för den moderna
staten?

Ja, absolut. Tänk på Islam. Inom
Islam hör just likställigheten mellan
politik, juridik och religion till
grundläggande karisma. Islam är ju
mer än en religion, den är även en
rätts- och samhällsordning. Den gör
anspråk på totalitet, och intressant
är, att den i historien egentligen



aldrig kunde förverkligas helt. Men
det hör till dess grundläggande
karisma. Inom kristendomen är det
precis omvänt. För att komma fram
till en positiv relation till upplysning
och modernism, behöver
kristendomen inte förneka sig själv
och kan återvända till sitt ursprung,
vilket ju sista konciliet gjorde med
sin lära om religionsfrihet. Däremot
har islam här problem: när den
återvänder till ursprunget, möter
den alltid sin ursprungliga tanke om
enhet och koranens ursprungliga
anspråk på andlig-politisk-social
totalitet och rättstraditionen, som är
en följd därav. Detta är Islams stora
problem.

Ni nämnde konciliet. Nu förebrår
Pius-broderskapet konciliet ett
brott mot traditionen, framför allt
i frågan om religionsfrihet. Och
har de inte rätt? Pius XII var
gentemot Icke-katoliker enbart
beredd att tolerera deras tro.



I praktiken kunde tanken på tolerans
på 1800-talet gå mycket långt, och så
var det också. I praktiken erkände
påvarna religionsfriheten de facto.
Det de inte erkände, var dess
principiella läromässiga motivering,
såsom då inomkyrkliga liberaler som
Lamenais och Montalembert krävde.
Vad hände då på konciliet? Benedikt
XVI har i sin hermeneutik om
konciliets reform urskilt två plan:
principernas plan och planen för
deras användning. Han säger helt
tydligt, att kyrkan med Andra
Vatikankonciliet har accepterat
väsentliga aspekter på idén om den
moderna staten, särskilt dess
neutralitet beträffande religionen.
Men ingenting har förändrats i dess
självbild som den sanna kyrkan. Här
finns det en fullständig kontinuitet.
Diskontinuitet finns däremot i
frågan, vilken uppgift staten har med
avseende på den sanna religionen.
Den traditionella uppfattningen
bestod i att staten hade som uppgift



att genomdriva den sanna
religionens, kyrkans, krav på
sanning. Pius-broderskapet har en
odifferentierad uppfattning om
tradition. Men inte allt som är
traditionellt hör till traditionen i
teologisk mening, åtminstone inte till
det avgörande planet om trons och
moralens principer, där det inte kan
finnas någon diskontinuitet.

Men har Pius-broderskapet inte
det traditionella argumentet ”fel
har inga rättigheter” på sin sida?

Rent moraliskt har fel inga
rättigheter. Felet som sådant är alltid
av ondo. Ingen har därför en
moralisk rättighet att sprida ett fel,
som erkänts som ett sådant. Inte
heller den moderna vetenskapen ger
existensberättigande åt felet, annars
vore det ingen vetenskap. Här gäller
det en politisk-juridisk fråga och
såtillvida också rätten till misstag.
Vem avgör politiskt, vad som är fel



och vad som är rätt? Det vill säga, det
är egentligen inte något uttalande
om religion utan en fråga, vilka
rättigheter personer har i samhället.
Detta erkändes inte av
traditionalisterna, och därmed har
de upphöjt denna fråga till att bli
dogmatisk.

Det vill säga att konciliet växlade
över till andra perspektiv: bort
från sanningens rätigheter till
personens.

Detta är den springande punkten.
Naturligtvis är det begripligt, att
påvarna tog avstånd från1800-talets
stridbara sekulärstat. Men det
lyckades under andra
Vatikankonciliet att koppla bort
denna sekulariserade ideologi från
den rätta uppfattningen om den
sekulära staten och dess uppgifter.
Kyrkan talar i dag om ”en sund
sekularism av staten”. Konciliet
försvarar utan eftergift, att det finns



en religiös sanning, att denna läres
ut i sin helhet bara av katolska
kyrkan och att människan är skyldig
att söka sanningen. Det är emellertid
inte statens uppgift att sätta sig till
doms över vad som är den sanna
religionen. Skilsmässan mellan stat
och kyrka är ett förvärv av den
moderna civilisationen, som tydligt
är anlagd i kristendomens
grundläggande karisma och har sina
rötter i evangeliet (”Ge kejsaren vad
som tillhör kejsaren, och Gud vad
som tillhör Gud”). Det betyder inte,
att staten inte kan gynna en religion,
som är dominerande och hör till en
historiskt uppvuxen kultur, såvida
den inte leder till medborgerlig
diskriminering av oliktänkande. Det
gör den emellertid inte därför att den
erkänner religionen som den sanna
religionen, utan därför att den tillhör
majoriteten och är en del av ett folks
kultur. Det är inte statens uppgift att
sätta sig till doms över religionens
sanningshalt.



Men staten måste ständigt sätta sig
till doms över sanningar, när den
stiftar lagar. I vad mån kan moral
och rätt skyddas?

Staten skall bara straffa sådana brott
som omöjliggör eller försvårar livet i
samhället i fred och rättvisa.
Kriteriet är alltså politiskt – det
allmännas bästa – inte moraliskt. Det
är inte fråga om att fostra människor
till goda människor utan om att
upprätthålla den offentliga
ordningen och att garantera
människors samlevnad i fred och
frihet. För det fordras ju också ett
minimum av offentlig moral och ett
behov av kriterier för rättvisa, som
är beroende av en förnuftig politisk
överenskommelse. Staten kan endast
se till det yttre. Vad som händer i
människors hjärtan vet bara Gud,
och för det finns sedan en gudomlig
domstol. Detta skyddar den
mänskliga lagen från att bli totalitär:
åsikter får inte straffas, bara yttre



beteenden. Även detta kan
visserligen vara omoraliskt på ett
sätt, som skadar det allmänna bästa.
Varje lag har i detta avseende en
”fostrande” uppgift, eller bättre sagt:
den skyddar substantiella etiska
värden och underlättar, respektive
försvårar därmed moraliskt
beteende.

Hur långt sträcker sig området för
giltighet av minimum morale,
alltså ett minimum av moral, alltså
ett minimum av sedlighet, som
staten måste fordra och garantera?
Ett aktuellt exempel: Maltas
katolska kyrka har nu uttalat sig
mot legalisering av skilsmässa.
Tvingar man då katolska
särförhållanden på allmänheten
eller får staten förbjuda sina
medborgare att skiljas?

En svår fråga. Enligt katolsk
uppfattning är äktenskapet av
naturlag oupplösligt, för att det gäller



för alltid, därför att det instiftats på
obegränsad tid – en oupplöslighet
vilket uppenbarelsen har bekräftat.
Det finns ingen sann kärlek, som inte
säger ”för alltid” och ”för alla
händelser”. Teoretiskt kan var och en
se detta med blotta förnuftet.
Däremot att leva med ett
misslyckande kan man för det mesta
endast med blicken riktad mot
Korset, alltså i tron. Dessutom
grumlas den mänskliga förståelsen
av situationen, i vilken människan
befinner sig som en följd av
arvsynden. Kanske inser bara
katoliker, att äktenskapet inte kan
upplösas, och för detta har de ju
också hjälp av kyrkans lära. I den
mån som detta hör till naturrätten,
är det principiellt bindande för alla
och även staten skulle kunna reglera
det så. Men i ett pluralistiskt och
demokratiskt samhälle är det inte
alls möjligt, ty i ett sådant samhälle
kan man inte stifta lagar, som är
obegripliga för ett flertal människor.



Naturrätt är ju ingen giltig rätt utan
en metarätt, en måttstock enligt
vilken man kan mäta rättvisan i den
positivt gällande rätten. Man kan
inte åberopa naturrätten för att
åsidosätta den positiva rättens
giltighet. Och det är ju som det skall
vara, så länge staten inte är en
verkligt orättvis stat.

Blir det efterhand inte ett
argument som är kritiskt mot
demokratin, när sanningen alltid
måste ta omvägen om flertalet
människor?

Det är ju inte fråga om sanningen
utan om allas väl. Vägen runt
majoritetsbeslut är ingen omväg
utan den rakaste vägen för att på ett
praktiskt sätt säkra det allmänna
bästa. Det är ingen cynisk
pragmatism eller resignation utan ett
uttryck för förståelse av realiserade
villkor i politiskt agerande. Om man
skulle avskaffa majoritetsprincipen,



skulle det bli komplicerat. Vad skulle
man sätta i dess ställe? En upplyst
eller kristen monark? En politbyrå?
På vilket sätt skulle de vara legitima?
Vem skulle ge dem makten?
Dessutom vore detta ingen garanti
för rättvisa lagar, tvärtom. Nej, den
demokratiska majoritetsprincipen är
den mest genomskinliga och direkta
vägen för att nå ett förnuftigt
politiskt avgörande. Om det inom
samhället finns olika uppfattningar
om ont och gott, behöver man ju
också överenskommelser, även det
hör till det allmänna bästa och är ett
villkor för fredlig samexistens.

Nu bekräftas samhällets
överenskommelse i abortfrågan
med den påföljden, att vi i
Tyskland och på andra håll faktiskt
har en tidsreglering med undantag
till strax före födelsen. Blir det vid
abortfrågan inte verkligen tydligt,
att man inte kan skilja på sanning
och det allmänna bästa?



Naturligtvis är det statens uppgift att
skydda liv. Men om man inte kan
finna någon demokratisk majoritet,
har man ett problem. Det är därför
vår uppgift som kristna att göra
samhället känsligt för denna orätt.
Man kan inte ge staten skulden för
allt. Staten består av sina
medborgare.

Men oberoende av politisk
majoritet uppstår frågan, om abort
av naturrättsliga orsaker inte åter
borde straffbeläggas

Naturligtvis. Med ett undantag, och
där är jag överens med Robert
Spaemann: då det är frågan om liv
mot liv, får straff inte användas.
Moraliskt sett anser jag, att den så
kallade terapeutiska aborten är
omoralisk. Men det är inte statens
uppgift att tvinga en kvinna att offra
livet för sitt barn. När det är fråga
om våldtäkt, blir frågan en annan.
Men alla dessa frågor förblir helt



teoretiska, så länge man inte kan
organisera en majoritet. För att nå
dit, måste vi arbeta med argument
men även med att omvända hjärtan.

Men på vilket sätt? Med en
diskussion om naturrätt? Den är
till och med omtvistad bland
teologer…

Men den kan inte ersättas.
Naturrätten är omtvistad, emedan
den är så fundamental och som
ingenting annat hör samman med
personliga intressen, med personlig
livsföring. Min moraliska insikt
fungerar enligt vad jag är för slags
människa. Men vi får inte låtsas, att
en återgång till naturrätten inte
fungerar. I princip är vi överens om
att man inte får döda oskyldiga
människor, emedan de är personer.
Därför handlar diskussionen om
abortfrågan om huruvida ofödda
människor egentligen är personer.
Detta är alltså en antropologisk



diskussion, och inte en diskussion
om moraliska eller naturrättsliga
normer. Dessa kan egentligen inte
diskuteras. Och just därför är de som
förordar aborter eller de som sysslar
med forskning om stamceller så
intresserade av att ofödda,
respektive embryon inte betraktas
som mänskliga personer med därav
följande rättigheter.

Frågan om att legalisera aborter år
således ingen fråga om
naturrätten.

Nej. Naturrättsmässig är till exempel
frågan om det är tillåtet att döda en
ofödd människa, när hon utgör en
fara för det egna livet eller om
dödandet av oskyldigt liv är rättvist.
Om staten skall göra aborten laglig
eller göra den straffbar är en politisk
fråga. Jag bejakar självklart ett
långtgående skydd av det ofödda
livet och anser, att den fria
författningsstaten av rättsliga



orsaker är skyldig därtill, men att
faktiskt säkerställa det är egentligen
en uppgift för politiken, respektive
den positiva rättsordningen. Bortsett
från det har de flesta liberala
abortlagarna inte uppkommit genom
demokratisk lagstiftning. I Amerika
har till exempel Högsta Domstolen
fällt avgörandet, Den är en
demokratiskt legitimerad men inte
lagstiftande instans. Och processen
är på demokratiskt sätt också
omvändbar. Det kommunistiska
Polen kände till aborten. Efter ”die
Wende” (”murens fall”) blev den
förbjuden. Vi måste förändra
människorna och inte alltid bara se
på staten. Detta måste man också
lära sig i Tyskland: staten är gjord av
människor och inte något som svävar
ovanför människor. Det är vår stat,
våra politiker, som vi har valt. Det
finns just i Tyskland alltjämt en tro
på staten, som inte bara består i att
man av socialstaten förväntar sig
frälsningen, men också gör den



ansvarig för allt som är dåligt. Men
staten skapas av sina medborgare,
och de väljer parlamenten och
regeringarna och har slutligen
ansvaret.

Men staten är en moralisk
föreställning och gör det möjligt
för oss att utveckla vårt sociala
jag. Därigenom är den mer än
summan av sina medlemmar.

Ja, naturligtvis är den mer än
summan av sina medlemmar. Men
det beror på oss, vem som tar
besluten. Att kalla staten för en
”moralisk idé”, anser jag förfärligt.
Denna uppfattning har fört
människor vilse tidigare och har
frigjort dem från sitt medborgerliga
ansvar. Statens moral och dess
institutioner – som alltså är mer än
summan av dess medlemmar – lever
slutligen på sina medborgares moral,
på samhällets moraliska substans för
att tala med Böckenförde. Här kan



man tillägga, att människans sociala
natur inte förverkligas, såvitt hon
inte är medborgare i en stat och inte
identifierar sig bara med en bestämd
överhet eller nation utan även med
familjen, på arbetsplatsen och i de
mest olikartade nätverken i
samhället. Här efterfrågas ett
ansvarsmedvetande för det
allmännas väl. Vi kristna måste
förändra samhället och
människornas hjärtan, sedan
kommer vi också att få andra lagar
eller stifta dem.

Von Oliver Maksan, Die
Tagespost, Würzburg, 3/12, 2010

pdf | Dokument automatiskt skapad
från https://opusdei.org/sv-se/article/
staten-satter-sig-inte-till-doms-over-

sanningshalten/ (2025-12-19)

https://opusdei.org/sv-se/article/staten-satter-sig-inte-till-doms-over-sanningshalten/
https://opusdei.org/sv-se/article/staten-satter-sig-inte-till-doms-over-sanningshalten/
https://opusdei.org/sv-se/article/staten-satter-sig-inte-till-doms-over-sanningshalten/

	Staten sätter sig inte till doms över sanningshalten

