
opusdei.org

Skäl för vårt hopp

Den speciella utmaningen i den
historiska period i vilken vi
lever består – till stor del – i att
lyckas förmedla aktualiteten i
Kristus till dem som tror att det
handlar om en gestalt som på
något sätt är överspelad. Artikel
av professor Lluis Clavell.

2008-09-11

Under sitt pontifikat, utanför det
vanliga, kallade Johannes Paulus II
alla kristna att evangelisera de
länder och miljöer som på grund av



en lång sekulariseringsprocess inte
längre känner Kristus.

Många har knappt hört talas om
Jesus, och på samma gång känner de
sig otillfredsställda inför den
allmänna opinionens allt mer diffusa
jordbundna erbjudanden; andra har
hört eller läst något om Jesu Person,
men i verkligheten känner de
Honom endast ytligt eller har de fått
en förvanskad bild av Honom.

Den speciella utmaningen i den
historiska period i vilken vi lever
består – till stor del – i att lyckas
förmedla aktualiteten i Kristus till
dem som tror att det handlar om en
gestalt som på något sätt är
överspelad.

Benedikt XVI har velat ta sig an detta
uppdrag helt och fullt: i sina
predikningar, i sina tal och skrifter
finner man att han söker vägar för
att sätta oss i kontakt med den sanne



Kristus och att uppväcka vänskap
med Honom.

Många, troende och icke troende,
svarar på detta engagemang, vilket
man märker på den tilltagande
uppmärksamhet som ges åt Påvens
ord och på det märkbart ökande
antal personer som kommer till
Petersplatsen för att lyssna på
honom. Också de ständiga köerna för
att be vid Johannes Paulus II:s grav
är ett bevis på den positiva
reaktionen hos folk på kallelsen till
den nya evangelisationen och på det
oåterkalleliga behov som det
mänskliga hjärtat har av Gud.

UNDERLÄTTA MÖTET MED
KRISTUS

På Pingstdagen visade sig
Sanningens Ande som tungor av eld
över Maria och lärjungarna.
Apostlarna talade med ord som de
tusentals pilgrimer som befann sig i



Jerusalem under de dagarna förstod
på sitt eget språk.

Idag liksom då manar Tröstaren oss
att använda argument och ett språk
som anpassar sig till varje miljö och
varje person. Den kulturella,
politiska och mediebetingade
situationen driver fram kravet att
hitta övertygande skäl för olika
sociala sammanhang, utveckla idéer
som attraherar och som erbjuder
positiva lösningar på svårigheter.

Det handlar om att ge bärkraftiga
och förståeliga skäl, på ett lugnt,
respektfullt och vänligt sätt, som
aposteln Petrus första brev
anbefaller: Men Herren, Kristus,
skall ni hålla helig i era hjärtan.
Var alltid beredda att svara var
och en som kräver besked om ert
hopp. Men gör det ödmjukt och
respektfullt[1].

Idag liksom under Kyrkans första tid
kommer endast en bättre kunskap



om Jesu Kristi ansikte och en djupare
vänskap med Honom att göra det
möjligt för oss att förvåna våra
samtida med en glad nyhet full av
hopp: den nyhet som medför att
Herren blir upptäckt som den ende
som i överflöd kan fylla den
smärtsamma meningslöshet som så
ofta oroar människor.

Benedikt XVI insisterar på
nödvändigheten att stärka förnuftet,
och på hur betydelsefullt det är att
kristendomen ända från början fick
möta den hellenistiska filosofiska
traditionen. Hans första encyklika, 
Deus Caritas est, är ett exempel på
hans vilja att försona förnuftet och
tron i kristendomens själva kärna,
den gudomliga kärleken: ”Tron har
förvisso sitt eget väsen genom mötet
med den levande Guden – ett möte
som öppnar för oss nya horisonter,
som går vida utöver förnuftets sfär.



Men tron är samtidigt också en
renande kraft för förnuftet självt.
Utifrån Guds perspektiv befriar tron
förnuftet från dess förblindelser och
hjälper det därför att bättre göra sitt
eget verk och att bättre se vad som
tillhör dess eget område.”[2]

Tron presenterar sig som en vän till
förnuftet, som en överskridande
upplysning, som ett mäktigare ljus
som ingjuts i vår mänskliga
intelligens; men Benedikt XVI ger
också förnuftet anspråk på att utöva
rollen som själva religionens kritiska
instans.

Förnuftet, öppet för transcendensen,
i sökandet efter sanningen, erbjuder
– ur ett kristet perspektiv – en bas för
dialog med andra trosföreställningar:
än mer, det är en fundamental hjälp
för att religionen inte ska degenerera
till vidskepelse. På så sätt kan man
säga att förnuftet tillhör kärnan i
teologens uppgift och även i den



kristnes existens som bör vara helt
inriktad på Gud, teologal – som
Påven påminde om med Manuel II
Palaiologos, vilken han citerade – i
den mån som ”att inte handla enligt
förnuftet är något som strider mot
Guds väsen”[3]

I ljuset av den kristna Uppenbarelsen
som lär hur Logos fanns i
begynnelsen[4], vidgar förnuftet sitt
bruk: det stänger sig inte inne i
sinnenas verklighet utan dess
öppenhet mot sanningen når på
något sätt människans
grundläggande frågor och är i stånd
att rena vårt sätt att leva vår tro[5].
Tron och förnuftet ”är som de två
vingar som den mänskliga anden
lyfter sig på för att betrakta
sanningen”[6].

ATT UTÖKA FÖRNUFTETS
HORISONT, EN UPPGIFT FÖR
UNIVERSITETEN



När den kristne tar itu med
förhållandet mellan förnuftet och
tron bör han räkna med
vetenskapernas olikheter. För
närvarande är specialiseringen en
karaktäristisk egenskap för
vetenskapernas organisation: tack
vare den har de vetenskapliga
framstegen dessutom under det förra
seklet fått en anmärkningsvärd knuff
framåt.

I många fall är det dock troligt att
vetenskapsmannen av sitt eget
arbete drivs att undra över frågor
som han aldrig kommer att kunna
lösa med sin vetenskapliga metod:
denna otillräcklighet visar på
nödvändigheten att stimulera
samarbetet mellan experter inom
vetandets olika grenar för att förena
synpunkter och på så sätt nå fram till
en ny syntes.

Sökandet efter en ny harmoni mellan
tro och förnuft är verkligen en



specifik uppgift för universitetet.
Detta borde omformas till ”ett stort
laboratorium, där enligt de olika
disciplinerna, ständigt nya
forskningsbanor utvecklas i ett
stimulerande möte mellan tro och
förnuft (…). Är inte detta ett
entusiasmerande äventyr? Jo, därför
att när man rör sig inom denna
förnuftets horisont, upptäcker man
den inneboende enheten som binder
samman vetandets olika grenar:
teologin, filosofin, medicinen,
ekonomin, varje disciplin ända till de
mest specialiserade teknologierna,
för allt hör ihop”[7].

På universitetet koncentreras de
mänskliga kunskapernas
universalitet och där visar sig
beroendet mellan den mänskliga
personlighetens växt och den
gudomliga skapande planen:
forskningen – liksom varje annat
ärligt arbete – berikar vår existens i
världen och föreslår också för varje



generation ett åtagande för
framtiden.

För att förverkliga detta stora
äventyr av kulturell syntes föreslår
Benedikt XVI en väg: ”det moderna
vetenskapliga förnuftet bör helt
enkelt acceptera materiens rationella
struktur och överensstämmelsen
mellan vår ande och de rationella
strukturer som är verksamma i
naturen som något faktiskt, på vilket
dess metodiska förlopp baserar sig.

Men frågan rörande varför detta
faktum finns bör anförtros av
naturvetenskaperna åt andra nivåer
och sätt att tänka – till filosofin och
till teologin” [8]. De som odlar de
speciella vetenskaperna bör således
öppna sig för en högre sfär i stånd att
belysa en mängd resultat, där det är
möjligt att uppfatta en förståelse som
ger enhet åt dessa kunskaper;
världen uppnår sin mening i
intelligensens enande förmåga, men



denna bör sträcka sig mot en
transcendent verklighet bortom den
jordiska, som ger en yttersta mening
åt existensen.

Å andra sidan påverkar förnuftets
universella öppning också teologerna
och filosoferna, som inte kan isolera
sig och bortse från de andra
vetenskaperna. Filosofin – och
särskilt metafysiken – utnyttjar
kunskaper från de övriga
disciplinerna och undersöker deras
hypoteser i det de försöker klargöra
dem och verifiera dem. Det är ett
vetande som är adekvat för
principfrågor men som inte på något
sätt gör de andra vetenskaperna
överflödiga[9].

Dessutom kräver förnuftets
öppenhet att filosofin och teologin
reflekterar över andra dimensioner
av den mänskliga existensen, som de
stora religiösa erfarenheterna är.
”Det är till detta stora logos, till detta



vittomfattande förnuft, som vi
inbjuder våra samtalspartners i
kulturdialogen. Att vi själva ständigt
på nytt återfinner det är
universitetets stora uppgift”[10].

EN PERSONLIG SYNTES, FRUKTEN
AV LIVETS ENHET

Relationen mellan tron och förnuftet
visar sig inte enbart i
universitetsmiljön: vi kan tänka på
Johannes Paulus II:s och Benedikt
XVI:s undervisning som Försynens
förnyade uppmaningar att bättre
uttrycka harmonin mellan tron och
förnuftet.

Att svara på denna nya kallelse
förpliktar oss att vårda den egna
utbildningen och att betänka hur
tron upplyser intelligensen i vår
dagliga tillvaro: den kallar oss att
bruka de medel vi har för att vårt
förnuft skall bli katolskt.



Med ord av den helige Josemaría bör
ett äkta kristet sinne äga vida
horisonter, och en kraftfull
fördjupning, i det som är ständigt
levande i den katolska ortodoxin:
– en rak och sund – aldrig ytlig –
iver att förnya de lärosatser som
är typiska för det traditionella
sättet att tänka inom filosofin och
i tolkningen av historien; – en
noggrann uppmärksamhet
gentemot strömningar inom
samtida vetenskap och tänkande;
– en positiv och öppen attityd inför
aktuella förändringar av sociala
strukturer och levnadsformer[11].

Eftersom inte alla har samma
lämplighet, inte heller förmåga, eller
intresse för att fördjupa sin
kulturella bildning, kommer de ovan
citerade orden att konkretiseras på
olika sätt i varje enskilt fall; men för
alla bör de vara en drivkraft för att
noga betänka de medel som vi
använder för att bättre förstå vår tids



problem och vara skarpare i de
förslag vi framför.

Familjariteten med trons rationella
dimension är en grundläggande del
av varje kristens teologiska
utbildning, och helt visst en
betydelsefull faktor i den ”talets
gåva” som den helige Josemaría bad
om för en modern apostel[12].

Litteratur av hög kvalitet hjälper ur
många aspekter: den berikar läsaren
med resonemang, information,
språkvård, fostran av känslor och
emotioner… Litteraturen kan vara ett
mycket lämpligt medel för att vidga
de egna utbildningshorisonterna.
Utan tvivel stimulerar den stilla
läsningen skapandet av nya projekt
och låter oss bättre bedöma den
information – ibland utan tillräckligt
sammanhang – som kommer från
medierna; men ofta gör vissa
livsstilar det svårt för läsaren att
bekanta sig med litterära verk eller



med tankar som skulle kunna berika
honom: arbetsintensiteten får många
att söka en passiv vila, sådan som
televisionen eller
underhållningsromaner erbjuder.

Med tanke på de nya generationerna
är det en fördel att minnas att den
personliga och kollektiva kulturen
till stor del beror på den miljö man
växer upp i. Därför är det avgörande
för att aktivera förnuftet eller öva det
i harmoni med tron att den
uppfostran som man får i familjen
eller i skolan hjälper en att alltifrån
barndomen uppskatta skönheten i
det goda, ett uppträdande styrt av
dygden, och ett arbete som avslutats
helt och hållet. Det kommer an på
föräldrar, lärare, mentorer och
vänner om de unga tidigt får smak
för läsning och ständigt alltmera
tränar sig i att utöva den del av det
gudomliga Logos som intelligensen
är.



En annan ingrediens av universell
mentalitet är den positiva och öppna
inställningen till tänkandets
strömningar. För att kunna
uppenbara för människorna att Jesus
Kristus är svaret på deras oro är det
nödvändigt att visa att vi överlastar
oss med de problem och lösningar
som vår samtalspartner föreslår oss,
hur felaktiga de än kan tyckas oss.

En äkta och universell katolik kan
analysera och belysa den andres
inställning, också när den står i
motsats till ens egen, med respekt,
utan att förlöjliga den och ta den på
allvar med allt det tilltalande som
kan finnas i den.

Att lugnt undersöka de motsägande
argumenten är en hjälp för att ställa
frågor, stimulera och låta de egna
idéerna mogna, att tänka seriöst: det
är ett sätt att resonera som Benedikt
XVI ofta använder. Att hoppa över
detta första steg kan leda åhörarna



att acceptera något utan att se
insidan, eller att tänka över – kanske
med goda skäl – att svaret inte löser
det ställda problemet: ett
auktoritetsargument har en
begränsad giltighet och är, de facto, i
de flesta fall inte tillräckligt. Att i
stället tränga in i den andres
resonemang hjälper en att ge relief åt
sådana idéers begränsningar, så vitt
de är generaliseringar, i ett lägligt
ögonblick och med motiverade
invändningar.

Utan ett äkta osjälviskt intresse för
den andre – dvs. en frukt av kärleken
- kommer vi aldrig att förstå honom i
grunden som han är: endast kärleken
är konkret.

HARMONI MELLAN FÖRNUFT OCH
TRO I DET OFFENTLIGA LIVET

Bruket av förnuftet i dess
argumenterande och retoriska
funktion är en hjälp att bli av med
rädslan att tala om Gud i den



professionella och offentliga världen,
att inte begränsa det apostoliska
arbetet till den privata, familjära och
vänskapliga sfären.

Den nutida kulturen kräver att de
kristna deltar i debatter över teman
med allmänt intresse, och att de gör
det genom att visa att deras liv är
enhetligt. På så sätt får man en
autentiskt ärlig och förnuftsmässig
debatt med ett vårdat språk som
kommer att medverka till en fredlig
samexistens.

I vår tid gör man här och var
anspråk på att som grund för den
politiska dialogen sätta en viss
relativism, som bortser från varje
mänsklig uppfattning av
transcendent slag. Ofta presenteras
den förenad med toleransen, som om
man ville bekräfta att tron på Gud
gör oss oförmögna att förstå deras
problem och behov som inte äger
tron: eller till och med att den



troende, då han för en dialog, gör
anspråk på att påtvinga – även om
han inte är medveten om det –
övertygelser som är helt och hållet
subjektiva.

Likväl är relativismen inte ett villkor
för framsteg, inte heller resultatet av
större respekt för friheten: det räcker
att reflektera över historien för att se
kristendomens avgörande stöd i
upptäckten av den mänskliga
värdigheten, av troheten mot
förnuftet och värdet av samlevnad i
frihet.

Tron har inte förlorat någon av sina
potentialer: därför, inför
svårigheterna i en miljö som förvisar
det som är religiöst till den privata
sfären kan den kristne inte låta sig
ledas av modfälldhet eller av
frestelsen att dölja sin tro. Det skulle
vara en manifestation av ljumhet, av
bekvämlighet och, i slutändan, av att



inte ha fattat den djupa relationen
mellan förnuft och tro.

Den politiska dialogen kräver att
krafterna för att bygga upp det
gemensamma goda går samman, den
uppmanar var och en att ta egna
initiativ, komma med förslag, söka
sina lösningar på de sociala
problemen. I denna mening föreslår
Kyrkans sociallära ”en humanism i
nivå med Guds kärleksplan för
historien; en integrerad och solid
humanism, kapabel att inspirera till
en ny social ordning grundad på
varje människas värdighet och
frihet”[13]. Den som inte skulle låta
sin röst höras inför den
förhärskande relativismen skulle
inte blott avsäga sig den kristna
uppfattningen om människan utan
också abdikera från sin egen
intimitet, ja, ända till att beröva
andra sitt personliga bidrag till det
allmänna goda.



Naturligtvis avser Kyrkan inte att
tvinga sin tro på den som inte har
den; men sanningen om hennes
uppfattning om människan kan bli
erkänd, åtminstone delvis, av de icke
troende. Ett av hennes bidrag till det
civila och politiska livet består i att
erbjuda rationella argument. ”Man
får inte glömma att, när kyrkorna
eller de kyrkliga gemenskaperna
griper in i den allmänna debatten
och uttrycker reservationer eller
åberopar vissa principer, innebär
detta inte en form av intolerans eller
en inblandning, ty sådana
ingripanden är inriktade endast på
att upplysa samvetena och ge dem
möjlighet att handla fritt och
ansvarsfullt enligt rättvisans verkliga
krav”[14].

I det stora flertalet fall är det inte
Kyrkans officiella institutioner som
kommer att intervenera i den
offentliga diskussionen, utan det
tillkommer de troende lekmännen



att fatta de konkreta teoretiska
eller praktiska beslut, som var och
en efter sitt eget samvete bedömer
som lämpligast och mest i
överensstämmelse med den
personliga övertygelsen och
förmågan. Som exempel kan
nämnas beslut rörande olika
filosofiska eller politiska åsikter,
konstnärliga eller kulturella
trender eller problem som uppstår
i yrkes- eller samhällsliv.[15]

Fastän politikerna har ett mer direkt
åliggande för att bygga upp det
gemensamma goda är det inte en
uppgift som är reserverad enbart för
dem. Alla kristna är kallade att
samarbeta till utvecklingen i sina
omständigheter genom att ge
exempel på rättvisa i professionella
relationer, och genom att vara
medarbetare i kulturella initiativ
eller för solidaritet, eller när det
gäller kommunikation. Ibland kan de
ingripa i yrkesmässiga



sammanslutningar, eller delta i en
konferens…

Möjligheterna är mångfaldiga och
det tillkommer var och en att inse
när dessa dyker upp. Men slutligen,
också på opinionens mark, fast det
inte finns universella regler, är det i
många fall tillrådligt att visa – på ett
adekvat sätt, med tanke på den
publik som man vänder sig till – att
utan Jesus Kristus saknas
möjligheten att förstå den verkliga
innebörden i många situationer; att
varje fråga kan finna sitt svar utifrån
ett kristet perspektiv, även om det
ibland inte är lätt att formulera det.

I den nya evangelisationen låter den
kristne den gåva som Gud har gett
honom i dopet bära frukt. Han vet att
han är delaktig i Kristi kungliga,
profetiska och prästerliga uppdrag,
och litar på Honom att Han ska låta
hans arbete ge resultat.



Den troende, utsänd till vingården av
Den som känner den bäst, lyssnar
med ny styrka till Johannes Paulus
II:s ord: ”Var inte rädda! Öppna, ja,
slå upp portarna på vid gavel för
Kristus! Öppna staternas gränser för
hans frälsande makt, öppna de
ekonomiska systemen liksom de
politiska, de vidsträckta fälten av
kultur, av bildning, av utveckling.
Var inte rädda! Endast Kristus vet
vad som finns i människan. Endast
Han vet det!”[16].

Lluis Clavell

[1] 1 Petr 3: 15-16.

[2] Benedikt XVI Encyklika Gud är
kärlek, nr. 28.

[3] Jfr. Benedikt XVI, Tal vid
universitet i Regensburg, 12-09-2006.

[4] Jfr. Joh 1: 1.



[5] Jfr Benedikt XVI, Tal vid
universitet i Regensburg, 12.09.2006.

[6] Johannes Paulus II, Encyklikan 
Tro och förnuft, inledningen.

[7] Benedikt XVI, Tal vid Katolska
Universitetet Sacro Cuore, Rom,
25.11.2005.

[8] Benedikt XVI, Tal vid
Universitetet i Regensburg,
12.09.2006.

[9] Jfr Den helige Tomas av Aquino, 
Super Boetium De Trinitate,III, q. 5,
nr. 1 till 6.

[10] Benedikt XVI, Tal vid
Universitetet i Regensburg,
12.09.2006.

[11] Den helige Josemaría, Plogfåran,
nr.428.

[12] Jfr. Ibid. Nr 430 och 899 På
spanska läser man ”don de lenguas”
som vill beteckna förmågan att göra



sig förstådd samtidigt som det
anspelar på pingstundret, då
apostlarna talade på arameiska men
alla åhörare med de mest olika
modersmål förstod dem var och en
på sitt eget språk. Ö.a [13]
Kompendium över Kyrkans sociallära,
nr 19.

[14] Benedikt XVI. Tal till deltagarna
vid Europeiska Folkpartiets Kongress,
30.03.2006.

[15] Sankt Josemaría, Samtal, nr 12.

[16] Johannes Paulus II, Encyklikan 
Tro och förnuft, inledningen.

pdf | Dokument automatiskt skapad
från https://opusdei.org/sv-se/article/

skal-for-vart-hopp/ (2026-02-04)

https://opusdei.org/sv-se/article/skal-for-vart-hopp/
https://opusdei.org/sv-se/article/skal-for-vart-hopp/

	Skäl för vårt hopp

