
opusdei.org

”Självtukt”

Tabubelagd, förträngd eller
bara glömd? ”Må vara, att ordet
självtukt inte förstås men själva
saken begriper var och en. Ty
den som inte tuktar sig själv,
tuktar de andra.”

2012-02-29

Opus Dei har ibland blivit anklagat
för att ägna sig åt en kroppsfientlig
andlighet. Anledningen till sådana
anklagelser var om och om igen, att
Opus Dei betonar betydelsen av
kroppslig självtukt. Är anklagelsen
bara ett skrämselförsök med det



vanliga påståendet, att något sådant
kan man ju inte göra idag, eller ligger
det mer i det?

Att lösgöra sig från det egna jaget

Må så vara, att ordet självtukt med
dess bakgrund som begrepp inte
längre kan förstås, nämligen den
kristna visdomen sedan
århundraden. Vem ska väl
överhuvudtaget bli ”tuktad?” Det
stod alltid helt klart: Egoismen. Den
egna, min egoism, min
självupptagenhet, min lust att vara i
centrum, mitt beroende av framgång,
applåder, uppskattning, att bli höjd
till skyarna, min njutningslystnad,
mitt habegär. Ty allt detta lockar som
honungen på flugpappret, men kletar
fast på ett livsfarligt sätt. Mitt
fastkletande vid det egna jaget gör
mig ofri och beroende. Att lösgöra
mig kostar självövervinnelse.
Handlingar av befriande
självövervinnelse kallas självtukt.



Redan den helige Johannes av Korset
säger om detta: ”Skulle själarna inse,
i vilken mån lidanden och självtukt
bidrar till att förvärva högre andliga
gåvor, skulle de aldrig söka tröst i
någon som helst jordisk sak.”

Benedikt XVI: ”Uppoffra!”

”Må vara, att ordet självtukt inte
förstås.” Uttalandet kommer från
biskop Álvaro del Portillo. Opus Deis
dåvarande prelat fortsatte 1978:
”men själva saken begriper var och
en. Ty den som inte tuktar sig själv,
tuktar de andra.” Ju mer
självupptagen någon är, desto
odrägligare blir man för de andra.
Självtukt måste därför i första hand
se ut på följande sätt: att vara
tjänstvillig, trots att man är trött;
hellre tiga, när man skulle vilja gräla;
lyssna uppmärksamt, fastän
besökaren är påträngande;
stillatigande ta över någons arbete,
när denne befinner sig i tidsnöd.



I enlighet med detta står inom Opus
Dei sådan självtukt främst, som gör
livet angenämare för
medmänniskorna. Denna andliga
rådgivningsmetod ligger på samma
plan som påven Benedikts XVI, som i
sin encyklika ”Spe Salvi” tar upp
tanken: »de små vardagliga
bekymmer, som ständigt och jämt
träffar oss som mer eller mindre
kännbara nålstick, skulle man kunna
”uppoffra” och därigenom ge dem
mening« (nr 40) Det har till följd, att
man i alla fall lugnare kan finna sig i
missräkningar och nederlag i stället
för att dra sig undan eller förtvivla.
Och närmare bestämt: med blicken
mot Kristus som svar på Hans kärlek.

Att be med kroppen

Ty att svara på Kristi kärlek är det
andliga motivet, den religiösa
drivkraften för ”självtukten”. Kristi
kärlek når sin höjdpunkt på korset.
Utan solidaritet med Kristus på



korset – åtminstone i önskan om och
i strävan efter – är svaret oärligt. Det
är inte nog med att svara på Jesu
kärlek bara i tanken. Ett personligt
umgänge med Honom kräver hela
personens insats. ”Självtukt är
kroppens deltagande i bönen”, skrev
en andlig författare. Den främste
adressaten för självtukten är
följaktligen Kristus själv – till och
med före en nästa, som möjligen kan
dra nytta av den. Jesus Kristus har
givit allt och sig själv på korset för
oss. I hans efterföljd kan vi öva oss i
att frigöra oss från alltför världsliga
bojor, till exempel genom att försaka
småsaker. Annars stannar
självuppoffringen vid en tanke utan
del i Kristi inkarnation och passion. I
Assisi återges konstnärligt den helige
Franciskus fattigdom som stor
rikedom. Så visar man där hans
frihet från de jordiska ägodelarna
som ett slags makt över dem.

Livsbejakande askes



Utifrån detta svar på Herrens kärlek
lever varje askes. Går den förlorad,
dyker snabbt en invändning upp:
självtukt, i synnerhet kroppslig
självtukt, visar på kroppsfientlighet.
Fallet är motsatsen: självtukt låter
kroppen ha del i umgänget med Gud
och värderar på så sätt kroppen.
Självtuktens anda är alltså
livsbejakande. Kroppsfientlig är
snarare invändningen, att kroppen
inte skulle kunna bidra till
någonting, för denna invändning
förbigår, att människan är en enhet
till kropp och själ.

För övrigt är talet om den
kroppsfientliga, kroppsliga askesen
alltför kortsynt. När allt kommer
omkring uppskattas askesen, när den
befrämjar förbättringen av
personens fitness, sportslig som
yrkesmässig prestation.
Ifrågasättande framkallar tydligen
bara denna uppfattning, att övningar
i kroppslig askes kan ha ett andligt-



religiöst värde. Fastan blir för det
mesta förskonad från anklagelsen
om kroppsfientlighet, eftersom den
allmänt sett har en utomordentlig
hälsobefrämjande betydelse. Bakom
anklagelsen gömmer sig
uppfattningen, att människans
andliga-religiösa dimension inte har
någonting att göra med hennes
jordiska-kroppsliga existens.
Kroppen är betydelselös för
människans andliga-religiösa liv.

Förutsättningen är trots allt detta, att
självtukten sker måttfullt och utan
överdrift. I annat fall blir den
egoistisk och skadar kroppen.

Intimsfär i stället för voyeurism

Den inledningsvis nämnda
anklagelsen, att bestämda former av
kroppslig självtukt visar på Opus
Deis kroppsfientlighet, refererar i
allmänhet till användningen av
botband och -gissel. Dessa båda –
medicinskt fullständigt ofarliga –



asketiska, kroppsliga övningar, var
tills bara för några årtionden sedan,
mycket utbredda inom den katolska
kyrkan.

De brukas fortfarande, inte bara
inom Opus Dei, där de används av ett
fåtal medlemmar. Men även bland
dessa spelar de en underordnad roll.
För medlemmarna i prelaturen Opus
Dei står helt andra former av andlig
som kroppslig självtukt i förgrunden:
försakelser vad gäller konsumtion,
generositet och de nämnda
ansträngningarna att göra livet
lättare för sina medmänniskor.

Detta resultat åstadkommer varken
botband eller -gissel. I alla fall har
ingen reklambyrå lovordat dem som
karriärfrämjande. Annars skulle det
förmodligen redan vara en het
efterfrågan på dem. Botband och -
gissel har antingen en andlig-religiös
mening eller ingen alls. Just därför –
på grund av deras entydigt andliga



motiv – är de meningsfulla och
värdefulla, och just därför håller
också Opus Dei fast vid dem. Deras
adressat är Gud själv. Kardinal Josef
Höffner har i ett brev från den 24
september 1984 visat på, att sådana
kroppsliga botövningar fortfarande
infogades i ”botsakramentets
intimsfär” inom Kyrkan. Därför
förblev de undanhållna andras
nyfikenhet och på så sätt till stor del
okända.

Just därför blev botband och -gissel
en stötesten, när vissa journalister,
romanförfattare och filmmakare,
vilka inte hyste någon respekt för
privatsfären, levererade billigt
material för uppseendeväckande
framställningar, som möjligen
tilltalade perversa, masochistiska
fantasier. Voyeurism låter sig
förträffligt iscensättas med
indignation.



I vårt konsumtionssamhälle skulle
till och med den ”religiöst
omusikaliske” leva mer obesvärat,
om han kontrollerar och inskränker
sina behov. På så sätt är självtukt – i
synnerhet kroppslig – en hemlig dörr
till ett mer tillfredsställande och
gladare liv.

Den dörren står alltid öppen.

av Hans Thomas

pdf | Dokument automatiskt skapad
från https://opusdei.org/sv-se/article/

sjalvtukt/ (2026-01-15)

https://opusdei.org/sv-se/article/sjalvtukt/
https://opusdei.org/sv-se/article/sjalvtukt/

	”Självtukt”

