
opusdei.org

Samtal med msgr
Fernando Ocáriz:
”Med Kristus
kommer enheten
inifrån”

På årsdagen av faderns val
publicerar vi ett möte med
studenter där han reflekterar
över enhet som en gudomlig
gåva och en väsentlig
dimension av det kristna livet,
hur det levs och bevaras i
kyrkan och i Opus Dei.

2026-01-23



»En enad kyrka, ett tecken på enhet
och gemenskap, som blir en surdeg
för en försonad värld«. Med dessa
ord uttryckte påven Leo XIV, under
mässan som inledde hans petrinska
ämbete, en önskan som på många
sätt kommit att prägla hans
pontifikat.

Åtta månader senare har vi sett
honom stänga den heliga porten och
avsluta hoppets heliga år. Under
denna tid har enheten visat sig vara
vad den verkligen är: inte ett
abstrakt begrepp, utan en
grundläggande del av kyrkan,
samhället och av att vara människa,
och därmed det som håller hoppets
dörr öppen.

Denna artikel sammanfattar en
föreläsning av monsignore Fernando
Ocáriz, Opus Deis prelat, i dialog med
teologi- och filosofistudenter från
olika länder som bor i Rom. Utifrån
frågorna – som bygger på deras egna



erfarenheter – utvecklas en konkret
reflektion över enheten som en gåva,
en gemensam uppgift och – för att
använda ett uttryck av den helige
Josemaría – som en dominerande
lidelse.

Härefter följer en
introduktion till
föreläsningen, följt av en
frågestund.

Introduktion av prelaten
msgr Fernando Ocáriz

Enheten i Verket är i grunden en del
av enheten i Kyrkan. Den helige
Josemaría påminde ofta om att
Verket är en liten del av Kyrkan. Av



detta följer att de beståndsdelar som
utgör enheten i Verket i huvudsak är
desamma som upprätthåller enheten
i Kyrkan.

Enhet är en av kyrkans
grundläggande egenskaper,
tillsammans med katolicitet, helighet
och apostolicitet. Det är också en av
de egenskaper som uttrycks mest
tydligt i evangeliet, när Herren själv,
med tanke på lärjungarna, ber: »Må
alla vara ett, som du, Fader, är i mig
och jag i dig.«[1] Denna bön ger oss en
mycket djup insikt i den kristna
enheten.

I själva verket är den yttersta
substansen i kyrkans enhet – och
därmed också i enheten Jesu Kristi
lärjungar emellan – ett deltagande i
Guds egen enhet, som vi, i den mån
vi begränsat kan förstå treenighetens
mysterium, ser på ett särskilt sätt i
den Helige Ande, eftersom det som



förenar är kärleken, och den Helige
Ande är kärlek.

Därför når även de mest mänskliga
beståndsdelar i kyrkans enhet – och i
Verket – sitt sanna värde när de
genomsyras av kärlek. Det handlar
inte om att se dem enbart som
organisatoriska delar, även om de
också är det, utan om att erkänna att
deras djupaste värde ligger i att de är
ett uttryck för den kärlek som
förenar.

Ur detta perspektiv har Verkets
enhet, som en del av kyrkan, tre
dimensioner, enligt en distinktion
som den dåvarande professorn
Joseph Ratzinger en gång använde
när han talade om kyrkan: vad
kyrkan är synligt, det hon är i
grunden och hur hon verkar.

För det första är kyrkan synlig. Vad
betyder det? Det betyder att den är
ett folk, en samling människor, med
en unik egenskap: det är ett folk som



består av många folk. Det första
Petrusbrevet uttrycker detta med en
mycket betydelsefull formulering när
den talar om kyrkan som populus
adquisitionis[2], ett folk som Gud har
förvärvat.

Sedan pingstdagen är den
universella kyrkan en helhet: den är
den synliga verkligheten av ett
synligt folk, som är litet i början, men
som från början är kallat till
universalitet. Och det som ger detta
folk, som mänskligt sett består av så
olika folk, en synlig enhet är främst
tre beståndsdelar: den gemensamma
trosbekännelsen, det sakramentala
livet och förekomsten av ett
gemensamt överhuvud, påven i Rom.
Samma tro som bekänns utåt, samma
sakramentala liv – med sina olika
riter och liturgier – och samma
princip för universellt styre är de
synliga beståndsdelar som möjliggör
enheten mellan så olika folk och
kulturer.



Den andra aspekten som Ratzinger
kommenterade om Kyrkan är det
hon är i grunden. Här kommer vi in i
mysteriets hjärta. Kyrkan är Kristi
kropp. Den helige Josemaría
påminde oss kraftfullt om detta när
han sa att Kyrkan är Kristus
närvarande bland oss[3].

Detta är kyrkans djupaste verklighet,
som ger mening och verkan åt allt
det synliga. Det handlar inte bara om
att Kristus är närvarande och ger
kraft inifrån, utan om att kyrkan som
helhet verkligen är en kropp. Den
mystiska kroppen är inte en metafor:
den är en andlig verklighet, en sann
förening av alla medlemmar med
Jesus Kristus. Det är vad kyrkan är i
grunden.

I detta sammanhang gav Joseph
Ratzinger en välkänd och mycket
kortfattad definition: Kyrkan är det
folk som lever av Kristi kropp – han
syftar på eukaristin –; det lever av



Kristi kropp och blir själv Kristi
kropp i eukaristins firande. Det lever
av Kristi kropp i eukaristin och blir
Kristi kropp i eukaristin.

Vi går vidare till den tredje
dimensionen från vilken vi kan
betrakta kyrkans enhet. Om den
första dimensionen hänvisade till att
kyrkan på ett synligt sätt är ett folk
bestående av människor, och den
andra till att hon i sin djupaste
verklighet är Kristi kropp, uttrycker
den tredje att kyrkan, i sitt verk i
världen, är det universella
frälsningens sakrament[4]. Det vill
säga, kyrkans helgande kraft utspelar
sig i förkunnelsen av evangeliet och i
sakramenten, särskilt när den leder
människor till bikten och eukaristin
och därmed väcker deras apostoliska
iver.

Kyrkans enhet – och inom den,
verkets enhet – är i slutändan en
gåva från Gud. Den är djupt



övernaturlig, även om den också tar
sig mänskliga och organisatoriska
uttryck. Och det är en gåva som ges
till alla; därför är den också allas
ansvar att vårda.

Frågor

Enhet som en del av Opus Deis
karisma

Enheten som personlig gåva
Att vara redskap för enhet i en
kulturellt mångfaldig värld
Läka sår och återuppbygga
förtroendet
Att leva den inre enheten i
sammanhang utan fasta
referenspunkter
Kollegialitet som en rikedom
Yttrandefrihet och omsorg om
enhet

• 

• 
• 

• 

• 

• 
• 



Om enhet är en gåva som
tillhör hela Kyrkan, vad är
det då i Opus Deis anda som
gör att den levs och vårdas
som en av dess dominerande
lidelser?

Den enhet som råder inom Verket är
i grunden densamma som inom
Kyrkan, precis som i alla andra
kyrkliga sammanhang. Men
naturligtvis finns det inom Verket
vissa aspekter som är specifika för
dess anda och som präglar dess sätt
att vara.

Det viktigaste är andlig enhet. Verket
har en bestämd spiritualitet, och i
den mån vi alla delar denna anda
uppstår en djup enhet. Det handlar
inte om enhetlighet, utan om ett
gemensamt sätt att tänka och leva
enligt denna anda, med stor frihet i



alla åsiktsfrågor. Den helige
Josemaría talade om en liten
gemensam nämnare – Opus Deis
anda – med en mycket stor täljare.
Enheten ges av denna gemensamma
nämnare.

Denna anda »är lika gammal som
evangeliet och lika ny som
evangeliet«[5]. Man ska alltså inte tro
att det finns något i Verket som
skiljer sig helt från det som är
gemensamt för hela kyrkan. Snarare
handlar det om att leva verkligheter
som hör till kristendomens själva
väsen.

Vilka är dessa aspekter? Om vi
stannar upp vid några centrala
punkter i Verkets anda, kan vi börja
med mittpunkten och roten till det
andliga livet: eukaristin. Den är hela
Kyrkans mittpunkt, men i Verket
lever man med en mycket tydlig
medvetenhet om dess betydelse och
med ett avgörande krav på daglig



trohet: att delta i den heliga mässan,
vara eukaristiska själar, och till och
med sträva efter – som den helige
Josemaría säger – att vara mycket
fokuserade på eukaristin med »våra
tankar«[6].

Om eukaristin är mittpunkten och
roten, så är grunden för Opus Deis
anda medvetenheten om att vi är
Guds barn. Det är utan tvekan något
som alla kristna har gemensamt,
men i Verket intar det en särskilt
central plats som grund för det
andliga livet: att leva våra
fromhetsövningar, vårt arbete och
vardagen utifrån medvetandet om
att vi är Guds barn.

Tillsammans med detta finns
gångjärnet i Opus Deis anda: arbetets
helgelse. Vi är alla kallade att bli
heliga och att till många människor
förkunna att det är möjligt att helga
sitt arbete. Men i Verket är denna
aspekt något mycket särpräglat och



centralt: det är den punkt kring
vilken strävan efter helgelse och
apostolat kretsar.

Således, med alla gemensamma
beståndsdelar i kyrkans enhet, finns
det i Verket dessa egna drag som gör
oss till ett i den mån vi lever enligt
samma anda: Eukaristin som
mittpunkt och rot, gudomligt
barnaskap som grund och arbetets
helgelse som gångjärn.

Fader, om enhet är en gåva
från Gud som vi ber om för
hela Kyrkan och för Verket,
kan vi då också be om den
som en personlig gåva, för
var och en av oss?

Ja, självklart. Enheten är en gåva
från Gud till varje människa, just för



att den ökar vår längtan efter enhet
och sedan, med hans nåd, ger oss
styrkan att främja enheten genom
kärlek och tillgivenhet.

Enhet är alltså en förutsättning för
effektivitet på alla nivåer. Den helige
Josemaría uttryckte detta särskilt
tydligt i ett av sina brev från 1931:
»Gud räknar med våra svagheter,
med vår svaghet och med andras
svaghet. Men han räknar också med
allas styrka, om kärleken förenar
oss.«[7] Enheten ger styrka, om
kärleken förenar oss. Och det som
verkligen förenar är kärleken.

Här är det viktigt att skilja mellan
tillgivenhet och rena känslor. Äkta
tillgivenhet, äkta kärlek, visar sig
framför allt i handlingar: i
hängivenhet, engagemang och
intresse för andra. Ofta åtföljs denna
kärlek av känslosam tillgivenhet,
men ibland inte. Men när det finns
äkta kärlek, finns det också enighet.



I grund och botten har det personliga
mycket att göra med enhet. Det är
också en källa till apostolisk iver,
eftersom det får oss att se andras
apostoliska uppdrag som vårt eget.
Det ger energi och drivkraft, även
när vår egen verksamhet är mer
begränsad eller har mindre
handlingsutrymme. Det som andra
gör är också vårt, och den
medvetenheten ger styrka och
fruktbarhet.



Verket närmar sig sitt
hundraårsjubileum och dess
budskap har nått människor
från olika generationer,
kulturer och platser i
världen. Hur kan vi idag vara
redskap för enhet och axla
det ansvaret mitt i vår tids
kulturella förändringar och
omständigheter?

Å ena sidan kan vi ofta meditera över
enheten och verkligen be Herren om
den, så att han ger oss konkret
vägledning om hur vi ska leva den
där vi befinner oss.

Det finns många faktorer som bidrar
till detta, men en mycket viktig är att
förstå att enheten i Verket är samma
enhet som finns i en familj. Man kan
inte tala om eller förstå enheten i
Verket utan att tänka på en familjs
enhet. Det är något mycket



karakteristiskt och väsentligt för
Verkets anda.

En enhet som alltid yttrar sig som en
direkt förbindelse med vår helige
grundare. Den helige Josemaría
fortsätter att vara vår fader från
himlen, genom sina skrifter, genom
sin anda, genom det han har lämnat
oss i arv och genom det vi vet om
hans liv. En del av det personliga
ansvaret för att vårda enheten består
också i att, där vi befinner oss, bidra
till att vår faders gestalt förblir
levande: genom att be om hans
förbön när vi behöver något, genom
att hålla hans minne levande och
genom att försöka handla enligt hans
anda. Det är vad påven Paulus VI
sade till den salige Álvaro del
Portillo: »När du måste göra något,
tänk på hur grundaren skulle ha
gjort det.« Don Álvaro tackade
honom varmt, det gjorde honom
mycket glad, för han hade redan
gjort så från första början.



Föreningen med den helige
Josemaría är en mycket viktig del av
enheten i Verket.

Utöver allt detta finns också
barnaskapet till Fadern, vem det än
må vara för tillfället: ett barnaskap
som ger hela Verket, de två
sektionerna, en verklig enhet, alltid
grundad på det mest grundläggande,
nämligen enheten i andan.

Fader, ibland kan
missförstånd eller sår från
det förflutna bli hinder för att
leva enheten. Hur kan vi
återuppbygga förtroendet när
det har funnits smärta eller
bitterhet?

I dessa fall är det viktigaste att hjälpa
människor att tänka på Herrens



inställning: Gud älskar varje
människa oändligt mycket, mycket
mer än vi någonsin kan älska. Att
återvända till denna djupa sanning
förändrar vårt sätt att förhålla oss till
andra och hjälper oss, särskilt när
det finns rester av bitterhet eller
missnöje från det förflutna eller
nutiden, att tänka på att Gud älskar
den personen oändligt mycket.

Den helige Paulus uttrycker detta
kraftfullt i brevet till efesierna, i en
text som vi känner väl: »Jag
uppmanar er alltså, jag som är fånge
för Herrens skull, [...] att sträva efter
att med friden som band bevara den
andliga enheten: en enda kropp och
en enda ande, liksom ni en gång
kallades till ett och samma hopp ,
nämligen det som hör till er
kallelse«[8]. Här framträder redan
mycket konkreta aspekter: enhet
med fredens band.



Sprida frid. Den helige Josemaría
uppmuntrade oss ofta att så frid och
glädje. Redan som ung skrev han
med förundran i sina andliga
anteckningar: Jag tror att Herren har
gett min själ en ytterligare egenskap:
frid, att ha frid och sprida frid.

Och vilken fred är detta? Jesus
Kristus själv. Ipse est pax nostra,
»Han är vår fred«[9]. Därför är allt
arbete för att bevara enheten
nödvändigtvis ett arbete för att
förena oss med Jesus Kristus. Som
Paulus säger: »Med fredens band,
som en enda kropp och en enda
Ande«[10]. Det är den Helige Ande –
med kärlekens gåva – som förenar.
Tron förenar utan tvekan, men mer
radikalt är det kärleken som förenar,
och den Helige Ande är Guds
oändliga kärlek.



Vi lever i en tid präglad av
splittring och individualism, i
samhället, i politiken, i
institutionerna och till och
med i familjen. Hur kan vi
leva enheten på ett äkta sätt,
som inte bara är något ytligt
utan som kommer inifrån var
och en av oss, när det saknas
förebilder?

Den helige Josemaría talade om att
vara redskap för enhet: människor
som skapar, försvarar och vårdar
enheten. För att leva detta är den
viktigaste förebilden alltid Jesus
Kristus.

På vilket sätt kan lidelsen, längtan
och strävan efter enheten prägla
våra liv? När den genomsyrar våra
tankar och känslor och därmed
spontant påverkar vårt sätt att leva.
Det är då det som tillhör andra också



blir vårt: deras inre liv, deras arbete,
deras hälsa, deras sjukdom, alltid på
det sätt som är lämpligt i varje
enskilt fall. Vi vill be för dem,
underlätta deras väg, glädjas åt deras
framgångar. Allt som tillhör andra är
vårt. Det är enhet.

Enhet innebär också att lida med den
som lider, och det visar sig på ett
mycket konkret sätt i inställningen
till andras brister eller
begränsningar.

När önskan om enhet dominerar
uppstår blir man dessutom på ett
naturligt sätt särskild uppmärksam
på att främja det som förenar och
undvika – och i vissa fall till och med
avvisa – det som, även om det bara
är i liten utsträckning, kan leda till
splittring.



Fader, ibland kan det kännas
som om det går långsammare
att arbeta och fatta beslut
tillsammans än att göra det
individuellt. I Verket är
kollegialitet ett vanligt sätt
att arbeta. Hur kan vi förstå
och uppleva det som en
rikedom och inte som ett
hinder?

Inom Verkets organisation är
kollegialitet en mycket viktig aspekt
av enheten: den måste levandegöras
på alla nivåer, både i ledningen och i
de apostoliska verksamheterna. Den
är ett väsentligt uttryck för klokhet,
eftersom den förhindrar att någon
styr ensam utan att ta hänsyn till
andras åsikter. Den helige Josemaría
införde det – med Guds hjälp – redan
från början och ville att det skulle
vara så i hela Verket.



Han påminde om detta med stort
eftertryck i ett av sina brev. »Jag har
upprepat – det är en text som ni
redan känner till – vid otaliga
tillfällen, och jag kommer att
upprepa det många gånger till under
mitt liv, att jag kräver att Verket, på
alla nivåer, ska ha ett kollegialt styre
så tyranni undviks.«[11]

Det finns en risk att man hamnar i
ensidiga arbetsmetoder bara för att
man har bråttom: man tror att det är
brådskande och att man inte behöver
vänta på andra och ta hänsyn till
deras åsikter. Den helige Josemaría
brukade säga att brådskande saker
kan vänta, och mycket brådskande
saker måste vänta. Inte för att man
vill slösa tid, utan för att man vill
utreda dem som planerat. Detta
tillvägagångssätt garanterar
effektivitet och lugn.

Att fatta beslut på egen hand kan till
och med skapa oro, särskilt när



frågorna är komplexa. Att istället ta
del av andras synpunkter hjälper oss
att se saker och ting ur ett bättre
perspektiv. Detta gäller även när
någon har mer erfarenhet eller
kunskap om ett visst ämne.
Erfarenheten visar att en person som
har mindre kunskap kan bidra med
en insikt, en lösning eller en nyans
som en annan person har missat.

Därför är det värt att lägga ner mer
tid på kollegialitet. Det är ett pris som
är värt att betala, eftersom det man
uppnår har ett mycket stort värde.
Det är inte bara ett system för att få
saker gjorda, utan framför allt en
anda: övertygelsen om att vi alla
behöver andras insikter. Och detta
måste levandegöras på alla nivåer.



Det finns en oro som ofta
uppstår hos mig: ibland kan
vi tveka att säga vad vi tycker
av rädsla för att inte vara
överens eller för att skapa
splittring. Hur kan vi hitta
balansen mellan friheten att
uttrycka vår egen åsikt och
omsorgen om enheten, med
vetskapen om att vi inte alltid
kommer att vara överens om
allt?

En annan aspekt av denna
dominerande lidelse för enhet leder
nödvändigtvis till att man
värdesätter mångfald. Det kan verka
motsägelsefullt, men det är det inte.
Enhet handlar inte om att alla ska
tänka likadant, utan om att älska
andra som de är och hitta
gemensamma nämnare där. I den
meningen går förståelse hand i hand
med det som redan sagts: allt som



tillhör andra är också vårt. Och det
hjälper oss att undvika en kritisk
inställning.

För att leva så måste man först
medvetet bestämma sig för det:
förstå att en viktig del av enheten är
att acceptera andras åsikter. Men det
innebär också att man inte ska vara
rädd för att säga vad man tycker.
Alltid med försiktighet, förstås. Det
handlar inte om att säga vad som
helst, när som helst eller på vilket
sätt som helst. Men i lämpliga
sammanhang – till exempel vid ett
möte eller i ett samtal – är det bra att
uttrycka sin egen åsikt, även om man
tror att man kommer att vara i
minoritet. Det handlar inte om att
påtvinga andra sina egna idéer, utan
om att enkelt säga vad man verkligen
tycker. Det bryter inte upp enheten,
utan bygger broar till den

Jag minns att för många år sedan,
när jag utnämndes till rådgivare i



troskongregationen, besökte jag
filosofen Cornelio Fabro – jag
träffade honom ganska ofta – som
också hade varit rådgivare i många
år. Han sa med eftertryck: Jag ger dig
ett enda råd utifrån min erfarenhet:
säg alltid vad du tycker på mötena,
även om du ser att alla andra tycker
tvärtom. Gör alltid så. Jag ger er
samma råd.

Att vårda enheten innebär dessutom,
på ett mycket direkt och synligt sätt,
att vårda det kristna broderskapet.
Detta innebär en ständig strävan
efter att ena, undvika att bilda
grupper inom Verket, behandla alla
lika och uppmuntra ett uppriktigt
intresse för varandras liv. Den helige
Josemaría var mycket entusiastisk
över denna attityd hos människor
som verkar för enhet.

Vi ska inte förvånas över olikheter i
karaktär, intressen eller svårigheter
att knyta mänskliga kontakter som



uppstår på grund av dessa
karaktärsskillnader. Den helige
Josemaría skrev i ett av sina brev:
»Ni måste också ständigt praktisera
ett broderskap som står över all
naturlig sympati eller antipati, och
älska varandra som sanna bröder,
med det umgänge och förståelse som
kännetecknar en väl sammansvetsad
familj.«[12] Det är vackra men
samtidigt krävande ord, och det är
upp till oss att leva efter dem och
förmedla dem vidare.

Avslutningsvis vill jag påminna om
en text som vi känner väl, men som
alltid ger mycket att fundera över.
Den är hämtad från ett brev från den
helige Josemaría, skrivet 1957: »I
tabernaklet i Generalrådets kapell
har jag låtit sätta upp dessa ord: 
Consummati in unum. Alla är vi ett
med Jesus Kristus. Må vi, som är i
Guds smedja, alltid bevara denna
underbara enhet i hjärna, vilja och
hjärta. Och må vår Moder, genom



vilken alla nådegåvor kommer till oss
människor, denna underbara och
fruktbara kanal, ge oss klarhet,
kärlek och styrka genom enheten.«

Detta är inte bara ett fromt slut på ett
föredrag. Det är en from slutsats, ja,
men också en djupt logisk sådan. Den
leder oss naturligt till att be för
enhet. Faktum är att vi ber för den
varje dag. Och det är bra att göra det
med en tacksam och optimistisk själ,
för vi ber för något som redan finns:
för att det ska bestå, för att vi ska
veta hur vi ska ta vara på det och för
att tacka Gud för enheten i Verket,
som är en mycket stor gåva.

Kanske är vi så vana vid enheten att
vi riskerar att inte uppskatta den
tillräckligt. Därför är det värt att be
om nåden att uppskatta den än mer,
att vara mer tacksam för den och att
ta bättre hand om den: inte som en
abstrakt idé, utan i verkliga gester,



beslut och attityder, där enheten blir
en verklig lidelse.

[1] Joh 17:21.

[2] 1 Pet 2:9.

[3] S:t Josemaría, När Kristus går förbi,
nr. 131.

[4] Om denna trefaldiga dimension av
Kyrkan, jfr Lumen Gentium.

[5] S:t Josemaría, Brev (II), Brev 6, nr
31.

[6] S:t Josemaría, Smedjan, nr 268 och
835; När Kristus går förbi, om
eukaristin.

[7] S:t Josemaría, Brev (I), Brev 2, nr
56.

[8] Ef 4:1-4.



[9] Ef 2:14.

[10] Ef 4:3-4.

[11] S:t Josemaría, Brev 24/12 1951, nr.
5.

[12] S:t Josemaría, Brev (I), brev nr 2.

pdf | Dokument automatiskt skapad
från https://opusdei.org/sv-se/article/

samtal-med-msgr-fernando-ocariz-med-
kristus-kommer-enheten-inifran/

(2026-02-14)

https://opusdei.org/sv-se/article/samtal-med-msgr-fernando-ocariz-med-kristus-kommer-enheten-inifran/
https://opusdei.org/sv-se/article/samtal-med-msgr-fernando-ocariz-med-kristus-kommer-enheten-inifran/
https://opusdei.org/sv-se/article/samtal-med-msgr-fernando-ocariz-med-kristus-kommer-enheten-inifran/

	Samtal med msgr Fernando Ocáriz: ”Med Kristus kommer enheten inifrån”
	Härefter följer en introduktion till föreläsningen, följt av en frågestund.
	Introduktion av prelaten msgr Fernando Ocáriz
	Frågor
	Om enhet är en gåva som tillhör hela Kyrkan, vad är det då i Opus Deis anda som gör att den levs och vårdas som en av dess dominerande lidelser?
	Fader, om enhet är en gåva från Gud som vi ber om för hela Kyrkan och för Verket, kan vi då också be om den som en personlig gåva, för var och en av oss?
	Verket närmar sig sitt hundraårsjubileum och dess budskap har nått människor från olika generationer, kulturer och platser i världen. Hur kan vi idag vara redskap för enhet och axla det ansvaret mitt i vår tids kulturella förändringar och omständigheter?
	Fader, ibland kan missförstånd eller sår från det förflutna bli hinder för att leva enheten. Hur kan vi återuppbygga förtroendet när det har funnits smärta eller bitterhet?
	Vi lever i en tid präglad av splittring och individualism, i samhället, i politiken, i institutionerna och till och med i familjen. Hur kan vi leva enheten på ett äkta sätt, som inte bara är något ytligt utan som kommer inifrån var och en av oss, när det saknas förebilder?
	Fader, ibland kan det kännas som om det går långsammare att arbeta och fatta beslut tillsammans än att göra det individuellt. I Verket är kollegialitet ett vanligt sätt att arbeta. Hur kan vi förstå och uppleva det som en rikedom och inte som ett hinder?
	Det finns en oro som ofta uppstår hos mig: ibland kan vi tveka att säga vad vi tycker av rädsla för att inte vara överens eller för att skapa splittring. Hur kan vi hitta balansen mellan friheten att uttrycka vår egen åsikt och omsorgen om enheten, med vetskapen om att vi inte alltid kommer att vara överens om allt?


