
opusdei.org

Saliga de
barmhärtiga

”Saliga de barmhärtiga, de skall
möta barmhärtighet”. Så lyder
en av de åtta saligprisningarna
i Bergspredikan. Vid en första
anblick tycks det vara rätt
självklart. Man måste helt
enkelt bara vara barmhärtig,
skulle man kunna tro. En
betraktelse av Volker
Hildebrandt.

2009-01-13

Någon måste helt enkelt börja med
att oinskränkt leva och handla i



uppriktig barmhärtighet. Då skulle
han ju sätta igång en
världsförändrande process. Han
förvandlar världen med ett första
litet steg, vinner på detta sätt andra
människor för sin sak, och så
småningom blir världen allt
barmhärtigare. Slutligen skulle man
också själv uppleva ett större
förbarmande från de andra och på
detta sätt bli salig. En smula sanning
ligger i det, men tyvärr bara en
smula, för helt så enkelt är det inte.

Matteusevangeliet (18:23-25) berättar
om en tjänare, vilkens herre
efterskänkt honom en stor skuld: 10
000 talenter, en helt otrolig summa.
Överraskande nog är tjänaren
oberörd i sitt inre, trots den stora
eftergiften av hans skuld.
Omedelbart i anslutning till den
barmhärtighet, som kommit honom
till del, fordrar han kallt och
skoningslöst en löjligt liten summa
på 100 denarer, vilken en annan



tjänare och kamrat till honom, är
skyldig honom!

För att få en uppfattning om
storleksordningen: 10 000 talenter
motsvarar ungefär 120 miljoner
denarer. Denna ofattbara summa
efterskänktes honom! Trots detta
fordrar han hänsynslöst den löjliga
summan på 100 denarer, som en
annan är skyldig honom!

Liknelsen om den obarmhärtige
tjänaren innehåller ett stycke
levnadserfarenhet, som väl var och
en upplevt. I tron på att
barmhärtighetens kraft kan
förändra, med överseende och i
förlåtelse vågade vi ta det första
steget och hoppades att därigenom
kunna åstadkomma en förändring
hos den andre. Men det gick inte
alltid enligt beräkningarna. Vi kom
att stå där som riktiga fånar! Av vårt
förskott på förtroende skördade vi



bara besvikelser och uppnådde till
slut inte någonting.

Tack och lov går det inte alltid till så.
Men det visar, att de barmhärtiga
inte alls så lätt möts av förbarmande
och till slut blir saliga.

”Saliga de barmhärtiga, ty de skall
möta barmhärtighet.” Skulle vi
kanske i stället sätta denna
saligprisning i relation till Gud? Då
skulle man kunna förstå den så: den
som är barmhärtig mot andra,
kommer i alla fall att finna
förbarmande hos Gud, oavsett hur de
andra reagerar.

Denna förklaring låter någorlunda
meningsfull. Men den visar sig som
utpressning, eftersom den
framställer Guds förbarmande i viss
mån som lön och ersättning, som
förtjänst och betalning för vår
barmhärtighet: jag ger för att du ska
ge. Närmare bestämt: jag ger andra,
så att Du, Gud, ger mig.



Men så kan det inte vara, för Guds
förbarmande kan man inte köpa. Av
en Gud, som skulle låta sig köpas av
oss, vore inte mycket att förvänta sig.
En sådan Gud skulle ju inte själv få
nog. Då skulle han inte kunna ge oss i
överflöd, det vill säga: göra oss
saliga.

Tillgången genom Bibeln

Låt oss alltså söka efter ytterligare en
tillgång till denna saligprisning som
vi kan lita på mer än vår egen
reflektion. Det vi verkligen kan hålla
oss till är Bibeln, den Heliga skrift,
Guds ord. – Vi skulle oftare ha Bibeln
till hands. Den låter oss upptäcka
gömda sammanhang, som förändrar
vårt liv.

Låt oss alltså titta litet närmare på
ordet ”barmhärtighet”. Vilken
betydelse har det i Bibeln? Vad talar
Bibeln om egentligen? Vad menar
den, när den kallar någon
”barmhärtig”? På hebreiska finns det



två olika ord, som vanligtvis
översätts med ”barmhärtighet”.

Det första lyder ”Rahamim”, som
ordagrant betyder
”barmhärtighetens mage”. Det
betecknar det sätt, på vilket någon
känner för den andre, känslan av
tillgivenhet och medlidande. Därmed
betecknar ”Rahamin” det som på
tyska (och svenska, ö.a) också menas
med barmhärtighet, utan att det
uttryckligen blir artikulerat,
nämligen: att vara berörd av den
andres svaghet, att lida med någon
annan i hans eller hennes olycka och
engagerat reagera på den. Det
hebreiska ”Rahamin” lägger alltså i
ordet hela människans
ianspråkstagande ”rakt igenom
hennes inre”; ianspråkstagandet med
själ och hjärta, som i sitt svar leder
till konkret handling.

Intressant är nu, att såväl Gamla som
Nya testamentet tillskriver Gud detta



handlande: Gud älskar sin son
Efraim ”rakt igenom hans inre” kan
vi ungefär utläsa hos profeten
Jeremias (jfr Jer. 31:20). Och Nya
testamentet profeterar om Messias
ankomst – ordagrant– ”genom vår
Guds barmhärtighet och
mildhet” (Luk. 1:78) Därmed blir det
gudomliga förbarmandets storhet
och intensitet åskådliggjort.

Det andra hebreiska ord, som
vanligtvis översätts med
”barmhärtighet”, lyder ”Hesed”. Det
betyder ömhet och trohet gentemot
den andre, det som kommer från ett
eget avgörande och på så sätt tar hela
människan i anspråk. ”Hesed” är
äkta kärlek och därmed
”barmhärtighet” i ömsesidigt
mottagande och hängivenhet. Ordet
utesluter entydigt en egoistisk, mer
på sig själv tänkande förbindelse,
som härstammar från den flyktiga
lidelsen och inte det fria, egna
beslutet.



Det bibliska begreppet
barmhärtighet får genom dessa båda
ord ett outgrundligt djup och
innesluter i sin betydelse: kärlek,
ömhet, trohet, engagemang, godhet,
mildhet, medkänsla, förlåtelse och
medlidande.

Barmhärtighet kan bara förstås
utifrån Gud

Vi människor kan aldrig synliggöra
dessa förhållningssätt, utan bara
praktisera några av dem och
dessutom bara på ett ofullkomligt
sätt. Däremot tillskriver Bibeln Gud
alla samtidigt.

På så sätt vill den Heliga skrift i ett
enda drag också motivera till att öva
dessa förhållningssätt till en viss
fulländning. Men huvudsakligen vill
Bibeln säga, att den fruktbara
samverkan av alla goda
förhållningssätt bara kan förstås
utifrån Gud. Människan är skapad
”till Guds avbild”, står det i första



Moseboken. Därför kan människan
bara förstå hela sig själv utifrån Gud.
På grund av detta öppnar sig Gud för
oss och uppenbarar sitt väsen:
genom sitt heliga ord och genom
Kyrkan, som Han anförtrott det.

Vill vi lära känna Gud, måste vi läsa
Bibeln och gå i kyrkan. Så lär man sig
ansikte mot ansikte att se på Honom
och be riktigt. Vill vi vara
barmhärtiga, så går det till på
liknande sätt: bara genom bönen. Ser
vi tillbedjande på Guds
barmhärtighet, blir vi också
barmhärtiga och förvandlas till
saligprisningens fullhet: ”Saliga de
barmhärtiga, ty de skall mötas av
barmhärtighet.”

Bibelns vittnesbörd om Guds
barmhärtighet

Vi tillfrågar Bibeln ännu en gång.
Vad säger den om Guds
barmhärtighet? För det första: den är
evig. Långt innan vi behövde den,



omslöt Gud oss med sin älskande
barmhärtighet: ”Med evig kärlek
älskar jag dig”, står det hos profeten
Jeremia.(31:3) Och Paulus skriver till
efesierna: ” Han har välsignat oss
med all den andliga välsignelse som
genom Jesus Kristus finns i himlen,
liksom han före världens skapelse
har utvalt oss i honom till att stå
heliga och fläckfria inför sig i
kärlek.” (Ef. 1:3)

Att leva heliga och fläckfria som
Guds barn: det är bara möjligt om
Gud i övermått är barmhärtig mot
oss. Ty naturligtvis vet också Gud, i
likhet med vad den 103:e psalmen
säger: ” Ty han vet hur vi är skapade,
han minns att vi är mull.
Människans dagar är som gräset: hon
spirar som blomman på marken, så
sveper vinden fram, och den är
borta, platsen där den stod är tom.
Men evigt varar Herrens nåd…(Ps.
103:14-17)



Dessutom är Guds barmhärtighet
”långmodig och trofast”. Profeten
Jeremia jämför Israels otrohet mot
Gud med en kvinna, som lämnat sin
man och nu vanhelgar landet som en
glädjeflicka: ”Lyft blicken mot de
kala höjderna och se: var har du inte
vältrat dig i otukt?”(Jer. 3:2) Ändå
tänkte Gud:” Jag trodde att hon skulle
vända tillbaka till mig när hon hade
gjort allt detta, men hon vände inte
tillbaka.” (Jer. 3:7) I stället begav sig
de trolösa ”på alla höga berg och in
under alla grönskande träd och
horade där.” Men Gud förblir trofast:
”Om du vänder tillbaka, Israel, säger
Herren, skall du få komma tillbaka
till mig, och om du tar bort dina
vidriga avgudar ur min åsyn skall du
slippa att irra omkring. (Jer. 4:1)

Ännu mer dramatiskt går det tillväga
hos Hosea (11:3 ff): Gud har alltid
varit som en far för Efraim. Men
Efraim och hans folk har förträngt
det och drar mördande genom



landet: ”Ändå var det jag som lärde
Efraim gå och jag som tog dem i mina
armar, men de förstod inte att jag
botade dem. Med trofasthetens band
drog jag dem, med kärlekens rep. Jag
var som en som lyfter upp ett barn
till kinden. Jag böjde mig ner och gav
dem att äta. De skall vända tillbaka
till Egypten, och Assyrien skall regera
över dem, ty de vägrar att vända
tillbaka till mig.” Trots det förblir
Gud trofast: ”Hur skulle jag kunna
släppa dig, Efraim, överge dig,
Israel?”

Guds barmhärtighet är så stor, att
Gud måste säga: ”Mitt hjärta är i
uppror, all min medkänsla väcks. Jag
skall inte låta min flammande vrede
få utlopp och förgöra Efraim, ty jag
är Gud och inte människa, den
Helige mitt ibland er.” Om detta
skriver påven Benedikt XVI i sin
Jesus-bok: ”Eftersom Gud är Gud, den
Helige, handlar han så som ingen
människa skulle kunna handla. Gud



har ett hjärta, och detta hjärta
vänder sig så att säga mot sig självt …
Guds hjärta förvandlar (på så sätt)
vreden och vänder straff till
förlåtelse.”

Guds slutliga barmhärtighet på
korset

Guds barmhärtighet med oss
människor kommer till fullbordan på
korset, där Guds Son förvandlar det
orimliga våld och hat, som avlossas
mot honom, ”inifrån” och förvandlar
det till en kärlekens gärning. En
större och mer slutgiltig
barmhärtighet är inte tänkbar.

Påven Benedikt utvecklade det
ytterligare på Marienfeld utanför
Köln 2005: ”Det som utifrån sett är
brutalt våld, blir inifrån sett en
kärleksakt, som ger sig själv, helt och
hållet.” Denna förvandling, som
redan hände i nattvardssalen, utlöste
en process, vars slutliga mål är
världens förvandling dithän, att Gud



måtte vara allt, överallt. (jfr. 1 Kor.
15:28)

Därmed har påven pekat på ett av
mänsklighetens stora hopp: ”Alla
människor väntar på något sätt i sitt
hjärta på världens förändring och
förvandling … Detta nu är den
centrala förvandlingsakt, som ensam
verkligen kan förnya världen: våld
förvandlas till kärlek och död till liv
… Alla andra förändringar förblir
ytliga och räddar inte. Därför talar vi
om frälsning: det djupast nödvändiga
har hänt, och vi kan gå in i detta
händelseförlopp.”

Man blir barmhärtig, om man
omvänder sig, om man låter sig
fångas av denna centrala
förvandlingsakt, särskilt under den
Heliga Mässan.

Man blir barmhärtig, om man
vänder sig till Gud och på så sätt
upptäcker trofastheten i hans
förbarmande.



Man blir barmhärtig, om man tillåter
lyckan, att först bli älskad av Gud.

pdf | Dokument automatiskt skapad
från https://opusdei.org/sv-se/article/
saliga-de-barmhartiga/ (2026-01-13)

https://opusdei.org/sv-se/article/saliga-de-barmhartiga/
https://opusdei.org/sv-se/article/saliga-de-barmhartiga/

	Saliga de barmhärtiga

