
opusdei.org

Prelatens brev om
Fastan

Biskop Javier Echevarría har
skrivit ett herdabrev med
anledning av Fastetiden, en
förberedelsens tid till Stilla
veckan och Påsken.

2006-03-24

Idag börjar Fastan, »bottiden före
Påsken, (som) är särskilt lämpad att
öppna vårt inre för Honom som är
all barmhärtighets källa. Fastan är en
pilgrimsfärd under vilken Han själv
följer oss genom vårt armods öken
och ger oss kraft på vägen, så att vi



når fram till en djup och rik
påskglädje» (Benedikt XVI, Budskap
för fastetiden 2006, 29/9 2005).

Med sin ihärdiga inbjudan att
förbereda oss för påskens högtider
manar oss liturgin dessa närmaste
dagar till att be med större kraft och
ståndaktighet till, att vara mer
frikostiga med att göra offer och
barmhärtighetsgärningar. Detta
senare är precis den aspekt som
Benedikt XVI har velat framhäva i
sitt budskap genom att som
inledande citat välja dessa ord från
Evangeliet: »När Jesus blickade ut
över folkskarorna, greps han av
medlidande med dem» (Matt 9:36). Vi
kan och bör tillämpa den helige
Matteus ord på våra dagar, som
kännetecknas av ett ständigt
umgänge med andra personer i olika
områden: vår familj, vårt arbete, vår
vila, våra sociala relationer…



Påven påminner oss att vi vid alla
dessa tillfällen bör anstränga oss för
att se på de andra som vår Herre såg
på dem och försöka hjälpa dem: att i
dem som omger oss, utan att utesluta
någon, se själar som frälsts av Jesu
Kristi dyrbara blod (Jfr 1 Kor 6:20).
Precis som för två tusen år sedan,
»blir Jesus också idag berörd när han
blickar ut över, när han ser på
människorna och på folken. Han ser
på dem i medvetande om att Guds
”plan” inbegriper deras kallelse till
frälsning. Jesus vet om de hinder som
reser sig mot denna plan, och han
hyser medlidande med de många.
Han är fast besluten att försvara dem
mot vargarna, även till priset av sitt
eget liv. Med en sådan ”blick”
omsluter Jesus de enskilda liksom de
många, och han anförtror dem alla åt
Fadern, i det att han ger ut sig själv
som ett försoningsoffer» (Benedikt
XVI, Budskap för fastetiden 2006,
29/9 2005). Dåförtiden när han
fysiskt var bland oss, hans bröder



och systrar, fäste det inkarnerade
Ordet direkt blicken på dem som
följde honom. Nu, från tabernaklet
och från himlen, använder han sig av
sina tjänare – av dig och av mig – för
att se på varje man och kvinna med
sin barmhärtiga blick.

Vi bör alltid tänka på de andra,
försöka leda dem till Gud. Men dessa
kommande veckor, då vi dessutom
förbereder oss mer direkt för den
helige Josefs högtid, bör vår
apostoliska iver växa ännu mer. Det
räcker med att vi stannar upp inför
det som vi beskådar varje dag i våra
närmaste kretsar och i hela världen
för att upptäcka det brådskande
behovet av Kristi kärlek som finns
överallt. Inför de våldsdåd som
förekommer i så många länder bör vi
kristna inte återgälda med fler
oförrätter eller behandla någon illa.
Lösningen av de problem som finns i
människors samlevnad – stora och
små – ligger i att älska mer, älska



bättre enligt den helige Paulus
uppmaning: »Löna inte ont med ont.
Tänk på vad som är riktigt för alla
människor. Håll fred med alla
människor så långt det är möjligt och
kommer an på er. Ta inte rätten i
egna händer, mina kära, utan låt
Guds vrede ha sin gång (…). Men är
din fiende hungrig, ge honom att äta;
är han törstig, ge honom att dricka.
Då samlar du glödande kol på hans
huvud. Låt dig inte besegras av det
onda, utan besegra det onda med det
goda» (Rom 12:17-21).

Den helige Josemaría sammanfattade
redan för länge sedan detta budskap
med ett slående uttryck: det gäller
»att dränka det onda i ett överflöd av
det goda» (Den helige Josemaría,
Plogfåran, nr 864). Han
konkretiserade detta: »Det är inte
fråga om att göra kampanjer mot
något eller att vara antinågonting.
Tvärtom: vi bör leva positivt, vara
fyllda av optimism, ungdomlighet,



glädje och frid. Se med förståelse på
alla, på dem som följer Kristus och på
dem som överger honom eller som
inte känner honom» (Ibid.).

Denna inställning har ingenting att
göra med passivitet eller
uppgivenhet: »förståelse innebär inte
neutralitet eller likgiltighet, utan
handling» (Ibid.). Som
samhällsmedborgare bör vi kristna
försvara våra medborgerliga
rättigheter, som också är andra
personers rättigheter, med alla
tillåtna medel, utan aggressivitet
men utan att ge efter i det som hör
till individens och nationers
gemensamma bästa. Idag när man på
många platser skryter med en
militant laicism, är det särskilt viktigt
att de som erkänner den naturliga
moraliska lagen förenar sig för att
försvara och främja dessa värden,
oberoende av vars och ens tro.



Gudskelov väcks det på många
platser krafter som tidigare hade
slumrat till, och många människor
lämnar sin individualism för att
aktivt delta i de stora kulturella och
samhälleliga slagen i vår tid. Hur
handlar du när du använder din
personliga frihet? Deltar du i dessa
ädla initiativ i den mån du kan?
Anstränger du dig för att få igång
andra och klargöra för dem att de
inte kan stänga in sig i sitt eget skal
utan bör bestämma sig för att våga
försvara Guds rättigheter och
människans oförytterliga
rättigheter?

Denna mobilisering ter sig som en
permanent strategi. Och eftersom det
gäller att främja avgörande och
hållbara förändringar, är det
personliga åtagandet samtidigt
livsviktigt. I varje människas hjärta
pågår de avgörande slagen för
samhällets förbättring, som
Evangeliet visar: »Ty från hjärtat



kommer onda tankar, mord,
äktenskapsbrott, otukt, stöld, mened,
förtal» (Matt 15:19). Den helige
Paulus föreslår en konkret plan som
står i harmoni med Fastans anda.
Han skriver: »Er kärlek skall vara
uppriktig. Avsky det onda, håll fast
vid det goda. Visa varandra
tillgivenhet och broderlig kärlek,
överträffa varandra i ömsesidig
aktning. Slappna inte i er iver, håll er
brinnande i anden. Tjäna Herren.
Gläd er i hoppet, var uthålliga i
lidandet och ihärdiga i bönen. Hjälp
Guds heliga med vad de behöver,
vinnlägg er om gästfrihet» (Rom
12:9-13).

Vad det egentligen handlar om är att
rikligt så kärlek i människors hjärtan
och i sociala strukturer. Som
Benedikt XVI visade i sin första
rundskrivelse kommer »kärleken –
caritas – alltid att vara nödvändig, till
och med i det mest rättvisa
samhället. Det finns ingen



statsordning, hur rättvis den än må
vara, som gör kärleksgärningen
överflödig. Den som försöker
ignorera kärleken ignorerar
människan i sig. Det kommer alltid
att finnas lidande som behöver tröst
och hjälp. Det kommer alltid att
finnas ensamhet. Det kommer alltid
att finnas situationer av materiella
behov då en hjälp är oumbärlig som
visar sin kärlek konkret för
nästan» (Benedikt XVI,
Rundskrivelsen Deus caritas est,
25/12 2005, nr 28). Vi bör alla känna
denna konkreta omsorg om de
personer som lever i vår omgivning,
vilket är ett tydligt tecken på Guds
sanna kärlek, eftersom »den som inte
älskar sin broder, som han har sett,
kan inte älska Gud, som han inte har
sett» (1 Joh 4:20).

Den helige Josemaría lärde oss att vi,
för att denna omsorg skall vara ren
och verksam, behöver tömma oss på
vårt eget jag, anta uppriktigt våra



medmänniskors bekymmer,
glädjeämnen och sorger som om de
vore våra egna, särskilt deras som
står oss närmast på grund av
gemensam kallelse, släktskap, yrke
osv. Du kanske får tanken som står i
Plogfåran: »Det är mycket svårt! »
Tänk då på det som den helige
Josemaría svarade och försök sätta
det i praktik: »Hör här: Guds nåd
räcker, om du kämpar. Du kommer
att bortse från din egen vinning, du
kommer att tjäna andra för Guds
skull och du kommer att hjälpa
Kyrkan på det slagfält där striden
står i dag: på gatan, i fabriken, i
verkstaden, vid universitetet, på
kontoret, i din miljö, bland de
dina» (Den helige Josemaría,
Plogfåran, nr 14).

Benedikt XVI påpekar att i början
brukar motivationen för kärleken
omfatta sådana målsättningar som
självtillfredsställelse,
självförverkligande eller till och med



personlig vinning. Därför behöver
den renas, »gå en väg som innebär
askes, självförnekelse, rening och
återställande» (Benedikt XVI,
Rundskrivelsen Deus caritas est,
25/12 2005, nr 5). Bara på detta sätt
kan den gryende, ofullkomliga
kärleken förenas med den sanna
självutgivande kärleken, som
glömmer sig själv eftersom den
återspeglar Kristi kärlek till
människorna. »När Jesus i sina
liknelser talar om herden som letar
efter fåret som gått vilse, om kvinnan
som letar efter sitt mynt, om fadern
som möter och omfamnar sin
förlorade son, handlar det inte om
tomma ord utan han berättar om sig
själv och sitt handlande. I sin död på
Korset vänder Gud sig mot sig själv
då han ger sig själv för att ge
människan nytt liv och rädda henne.
Detta är kärlek i dess mest radikala
form» (Ibid., nr 12). Den helige
Josemaría lärde oss att se tillgivet på
den korsfäste Kristus, eftersom



»Jesus på korset, med hjärtat
genomborrat av kärlek till
människan, är ett talande svar – ord
är överflödiga – på frågan om sakers
och personers värde. Människorna,
deras liv och deras lycka, är så
mycket värda att Guds Son ger sig
själv för att återlösa dem, för att rena
dem, för att upphöja dem» (Den
helige Josemaría, Es Cristo que pasa,
nr 165).

Nu när vi närmar oss den helige
Josefs högtid, efter att ha betraktat
hans sorger och hans glädjeämnen,
låt oss tänka på den totala
trofastheten vi bör ha i allt det vi gör.
Be den helige Josemaría om att i vars
och ens själ inrista den ”förutfattade
meningen” att alltid tänka på Gud
och på de andra. Vi är ju aldrig
ensamma. Låt oss av den helige
Patriarken lära oss att tjäna med
glädje i det att vi älskar Guds vilja
och gör vårt bästa för att älska alla
människor.



Med all kärlek välsignar er

er Fader

+Javier

pdf | Dokument automatiskt skapad
från https://opusdei.org/sv-se/article/

prelatens-brev-om-fastan/ (2026-01-13)

https://opusdei.org/sv-se/article/prelatens-brev-om-fastan/
https://opusdei.org/sv-se/article/prelatens-brev-om-fastan/

	Prelatens brev om Fastan

