
opusdei.org

Prelatens brev
(oktober 2009)

Prelaten reflekterar over
arbetets helgande värde och
uppmuntrar i sitt brev inför
denna kristid att ”stärka vår
tro, främja vårt hopp och gynna
vår kärlek”.

2009-10-09

Mina kära: må Jesus bevara mina
döttrar och söner!

I morgon, den 2 oktober, kommer vi
att tacka Herren för en ny årsdag av
Opus Deis grundande, och fyra dagar



senare, den 6 oktober, kommer den
sjunde årsdagen av vår grundares
helgonförklaring. Nu när dessa två
datum är så nära inpå, tror jag att det
kan vara bra att vi betraktar vår
grundares övernaturliga ingivelse,
som Johannes Paulus II kallade
det[1]: det helgande värde som det
vardagliga arbetet mitt i världen har,
behovet att ta vara på vardagens
görande och låtande för att besvara
det ständiga möte som Herren vill ha
med var och en av oss. Man kan
mycket väl förstå att vår Fader blev
”galen av kärlek” då han på djupet
betraktade de ord som Gud meddelar
genom profeten: meus es tu.[2]

Det står klart att arbetet, denna
allmängiltiga och nödvändiga
verklighet som medföljer
människors liv på jorden, är ett
medel för att tillgodose ens
personliga och den egna familjens
behov, ett gemenskapsband med
andra personer och ett tillfälle till



personlig fulländning. För en
kristen blir dessa perspektiv ännu
vidare och mera omfattande. För
arbetet visar sig nämligen vara ett
deltagande i Guds skapargärning.
Efter att ha skapat människan
välsignade Gud henne och sade:
Var fruktsamma och föröka er,
uppfyll jorden och lägg den under
er. Härska över havets fiskar och
himlens fåglar och över alla djur
som myllrar på jorden(1 Mos 1:28).
Dessutom, efter att Kristus själv
tagit arbetet till sig, framstår
arbetet för oss som en återlöst och
återlösande verklighet: det är inte
bara den ram inom vilken
människan lever, utan även ett
medel och en väg för att uppnå
heligheten, en verklighet som kan
helgas och som helgar.[3]

Johannes Paulus II utlade denna lära
åskådligt under vår grundares
helgonförklaring då han belyste
berättelsen om människans skapelse:



Herren Gud tog människan och satte
henne i Edens trädgård att bruka och
vårda den.[4] ”Första Moseboken,
sade Påven, (...) påminner oss om att
skaparen har anförtrott jorden åt
människan för att hon skulle ”bruka
och vårda den”. När de troende
handlar inom denna världens olika
områden, medverkar de till att
förverkliga denna gudomliga och
universella plan. Arbetet och all
annan verksamhet, då den utförs
med hjälp av Guds nåd, blir till
medel för daglig helgelse.”[5]

Redan under ceremonin för
saligförklaringen den 17 maj 1992
hade han hävdat att den helige
Josemaría ”outtröttligt förkunnade
den allmänna kallelsen till helighet
och apostolat. Kristus – tillade Påven
– kallar alla till att bli heliga i
vardagens verklighet. Följaktligen är
också arbetet ett medel till personlig
helgelse och till apostolat när det
utförs i förening med Jesus Kristus,



ty Guds Son, när han blev människa,
förenade sig på sätt och vis med hela
den mänskliga verkligheten och med
hela skapelsen.”[6]

Att åter igen lägga fram denna
väsentliga aspekt av Opus Deis anda
skall inte anses som en onödig
upprepning, eftersom vi alltid kan
fördjupa oss mer i dess outtömliga
andliga rikedom och sätta det i
verket med större trohet, om vi
räknar med Guds hjälp och vår
Faders förbön. Såsom den helige
Josemaría ofta påpekade, så länge
det finns män och kvinnor som
utövar någon yrkesmässig uppgift,
kommer det att finnas personer som,
drivna av denna anda, kommer att
visa sina vänner och arbetskamrater
att det är möjligt att uppnå kristen
fullkomlighet, helighet, genom att
helga yrkeslivet, genom att
samarbeta med Gud om att
fullkomna skapelsen och genom att



medverka med Kristus för att
tillämpa Frälsningsverket.

Låt oss lyssna till den helige
Josemaría: Vi är mannen på gatan,
vanliga kristna i samhällets
blodomlopp, och Herren vill att vi
skall vara heliga, apostoliska, just
mitt i vårt yrkesarbete, det vill
säga genom att helga oss i vårt
arbete, genom att helga vårt
arbete och genom att hjälpa andra
att helga sig genom det arbetet.
Var övertygade om att Gud väntar
på er i er egen omgivning, med en
faders och en väns omsorg; och
tänk på att ni genom att
ansvarsfullt utöva er
yrkesverksamhet inte bara
försörjer er ekonomiskt, utan även
ger ett synnerligen direkt bidrag
till att utveckla samhället, att ni
även kan lätta andras bördor och
upprätthålla många
biståndsprojekt – på lokal och
global nivå – till gagn för såväl



enskilda som för mindre gynnade
folk.[7] Vi bör tänka mer på de
personer som finns runt omkring
oss. Gör vi det? Får de vår tydliga
apostoliska iver att vakna?
Yrkesarbetet och de relationer som
härrör ur detta arbete utgör ett
förträffligt fält för att utöva det
allmänna prästadömet som vi fått
genom dopet. Låt oss ha detta mycket
närvarande under prästadömets år.

Dessa ord av vår Fader genljuder
med större kraft idag då vi är märkta
av en djup ekonomisk kris och
jobbkris som påverkar många
länder. Samtidigt påminner de oss
om att arbetet är ett redskap i alla
sina yttringar. Därför lärde han oss
även att jordiska egendomar inte
är onda. De vanställs då
människan upphöjer dem till
avgudabilder och faller ned inför
dem. De blir ädla då vi gör dem till
redskap för att göra det goda, i ett
kristet arbete för rättvisa och



kärlek. Vi kan inte leta efter
ekonomiska tillgångar som den
som söker en skatt: vår skatt är
här (…), nämligen Kristus, och han
skall vara i centrum för all vår
kärlek, för därdin skatt är, där
kommer också ditt hjärta att vara 
(Matt 6:21).[8]

Om yrkesarbetet ansågs vara ett mål
i sig, och inte ett redskap för att
uppnå det mänskliga livets yttersta
mål – gemenskap med Gud och i Gud
med alla andra människor – skulle
dess väsen förvrängas och det skulle
förlora sitt höga värde. Det skulle
omvandlas till en aktivitet som är
stängd för det transcendenta, där
den skapade varelsen snart skulle
placera sig på Guds plats. Ett arbete
som genomförs på detta sätt kunde
heller inte vara ett redskap för att
medverka i Kristi frälsningsverk,
vilket började under hans år som
hantverkare i Nasaret och
fullbordades på Korset, då han gav



sitt liv för att alla människor skulle
frälsas.

Idéer som dessa har Benedikt XVI
nyligen utlagt i sin encyklika Caritas
in veritate, där han presenterar
Kyrkans sociallära i dagens kontext
av samhällets globalisering. När han
i de nuvarande omständigheterna
hävdar att det första kapital som
man bör bevaka och värdera är
människan, personen i dess helhet,
[9] betonar Påven (vilket redan
Andra Vatikankonciliet uttryckte) att 
människan är hela det
socioekonomiska livets
upphovsman, mittpunkt och mål.
[10] Genom att på detta sätt sätta
personen, skapad till Guds avbild och
likhet, och upphöjd av Kristus till
värdigheten som Guds barn, som
kärnan i den nuvarande debatten,
uttalar sig Påven bestämt mot den
determinism som ligger till grund för
många uppfattningar i det politiska,
ekonomiska och sociala livet.



Samtidigt understryker Påven hur
kraftfullt samhället kan förvandlas
när man utövar en rätt uppfattad
frihet, det vill säga en frihet som är
fast förankrad i sanningen. Med syfte
på folkens utveckling skriver han: i
själva verket är institutionerna i
sig inte tillräckliga, eftersom en
fullständig utveckling av
människan framför allt är en
kallelse, varför det krävs att
ansvar tas av alla på ett fritt och
solidariskt sätt. Denna utveckling
kräver dessutom en transcendent
syn på personen och behöver Gud.
Utan Gud förnekar man
utvecklingen eller lämnar man den
helt i människans händer, som
faller för förmätenheten att vilja
vara sin egen frälsare och slutar
med att främja en omänsklig
utveckling.[11]

I en kristid såsom denna vi går
igenom idag, med verkningar som
direkt påverkar så många



människor, kunde två faror dyka
upp: å ena sidan att naivt tro att de
tekniska lösningarna kommer att
lösa alla problem, å andra sidan att
bli nedslagen av pessimism eller
uppgivenhet, som om allt detta vore
oundvikligt, en följd av några
ekonomiska lagar som inte går att
undvika.

Båda inställningar visar sig vara
felaktiga och farliga. En troende
människa bör utnyttja detta tillfälle
för att personligen bli bättre i fråga
om att utöva dygderna och noggrant
vårda sig om att lösgöra sig, ha en
ren avsikt, avstå från överflödiga
saker och så många andra detaljer.
Hon vet å andra sidan att vi i varje
stund befinner oss i Guds, vår
Faders, händer, och att om Guds
försyn tillåter dessa svårigheter, gör
han det för att vi ur det onda skall
hämta något gott: Gud skriver rakt
på krokiga rader. Vi går igenom en
tid som lämpar sig för att stärka vår



tro, främja vårt hopp och gynna vår
kärlek, och dessutom för att göra vår
uppgift, vilken den än må vara, med
yrkesmässig skärpa och ren avsikt
samt uppoffra allt för att det i
samhället skapas äkta ansvarskänsla
och solidaritet. Ber vi för att det
allvarliga problemet med
arbetslösheten löser sig?

Å andra sidan leder svåra
omständigheter till att gömda
resurser i varje persons inre kommer
upp till ytan. En av de viktigaste
anbefallningarna i den senaste
encyklikan består i uppmaningen att
rena de juridiska förhållandena med
kärlek, utan att separera utövandet
av dessa två dygder. Den stora
utmaningen i dessa stunder, påstår
Påven, är att både på idéplanet och
på handlingsplanet visa att man
inte bara inte får glömma eller
försvaga den sociala etikens
traditionella principer, såsom
transparens, hederlighet och



ansvar, utan att i 
handelsförbindelser kan och bör 
principen om gratis givande och
logiken bakom gratis givandet 
finna sitt utrymme i den vanliga
ekonomiska aktiviteten som
uttryck för broderlighet. Detta är
ett mänskligt krav idag, men även
ekonomisk logik. Det är ett krav av
kärlek och sanning på samma
gång.[12]

Detta får mig att tänka på en lärdom
som den helige Josemaría spred i
sina skrifter och sina möten med
mycket olika slags människor. I en
predikan riktade han följande ord till
alla de olika slags personer som
lyssnade på honom: Ni kan vara
övertygade om att ni aldrig
kommer att lösa mänsklighetens
stora problem enbart med
rättvisa. När man kort och gott
mäter ut vad som är rätt, är det
inte förvånande om folk känner
sig sårade: människans värdighet



kräver mycket mer, för människan
är Guds barn. Kärleken till nästan
måste genomsyra och åtfölja
rättvisan, för den mildrar, den
gudomliggör allt: Gud är kärlek (1
Joh 4:16). Vi måste alltid handla av
kärlek till Gud, som gör det lättare
att älska nästan och som renar
och upphöjer den jordiska
kärleken.[13] Och vid ett annat
tillfälle, inför frågan om vilken den
första dygden borde vara för en
företagare, var hans omedelbara
svar följande: kärleken, eftersom
den blotta rättvisan inte räcker
(…). Behandla alltid människor
rättvist och låt dig ledas lite av
hjärtat (…). Gör det du kan för
andra genom ditt arbete. Och var
kärleksfull med rättvisa.
Rättvisan ensam är något torrt;
det finns många tomrum att fylla.
[14]

En stor kärlek till rättvisan, alltid
präglad av kärlek, tillsammans med



vars och ens yrkesutbildning, är det
kristna vapnet för att bidra effektivt
till att lösa samhällets problem. Det
som ni gör på ett naturligt sätt, bör
ni göra på ett övernaturligt
sätt,rådde den helige Josemaría; och
sedan, påpekade han, förmedla
denna iver efter kärlek,
broderlighet, förståelse,
tillgivenhet, kristen anda till alla
människor på jorden.[15] Han
varnade för de läror som erbjuder
falska lösningar (eftersom de är
materialistiska) på sociala problem: 
för att lösa människors alla
konflikter räcker den kristna
rättvisan och kärleken.[16]

Dessa ord befriar inte kristna från
plikten att anstränga sig att skaffa sig
bra kunskap om de ekonomiska
lagarna, särskilt kristna som innehar
ansvarsfulla poster i det offentliga
livet eller i samhället. Kärleken
utesluter inte kunskapen – hävdar
Benedikt XVI – utan kräver den,



främjar den och uppmuntrar den
snarare. Kunskapen är aldrig
endast förståndets verk. Den kan
visserligen förenklas till beräkning
och erfarenhet, men om den vill
vara vishet som förmår leda
människan att förstå de första
principerna och hennes yttersta
mål, bör de ”saltas” med kärlekens
”salt”. Utan kunskap är handlingen
blind, och utan kärlek bär
kunskapen ingen frukt. I själva
verket är ”den som är fylld av sann
kärlek kreativ för att upptäcka
eländets orsaker, för att hitta
medel för att bekämpa det och för
att övervinna den utan
rädsla” (Paulus VI, encykl. 
Populorum progressio, nr 75).[17]

Låt oss försöka att djupare förstå
läroämbetets undervisning, sprida
det och få det att falla i god jord i
vårt samvete och i vårt dagliga
arbete.



Som alltid ber jag er att förbli mycket
förenade med mina böneämnen.
Naturligt nog står alltid bönen för
Påven och hans medarbetare först.
Denna månad äger dessutom ett
särskilt sammanträde i
Biskopssynoden rum, ägnat åt Afrika.
Låt oss från och med nu vända oss
till den helige Ande och till den
helige Josemarías förbön så att
Herren upplyser biskoparna som
kommer att vara med Påven och ge
detta möte en riklig andlig frukt.

Det finns andra årsdagar i Verket
historia som jag inte kommer att gå
in på. Jag känner däremot ett
trängande behov av att ivern i var
och en efter att lära känna de olika
stegen i den helige Josemarías liv
tilltar. Hans finkänslighet för att ta
hand om det som himlen lade i hans
händer drev honom att vara en
trogen tjänare till Gud och till Kyrkan
– med denna lilla del, Verket –, till
hans döttrar och söner och till alla



människor, även till dem som inte
förstod honom. Det är mycket viktigt
att vi går i dessa spår.

Med all sin tillgivenhet välsignar er

er Fader

+ Javier 

Rom den 1 oktober 2009

[1] Jfr Johannes Paulus II, Predikan
under saligförklaringen av Opus Deis
grundare, 17/5 1992.

[2] Jes 43:1.

[3] Den helige Josemaría, När Kristus
går förbi, nr 47.

[4] 1 Mos 2:15.

[5] Johannes Paulus II, Predikan
under helgonförklaringen av Opus
Deis grundare, 6/10 2002.



[6] Johannes Paulus II, Predikan
under saligförklaringen av Opus Deis
grundare, 17/5 1992.

[7] Den helige Josemaría, Guds
vänner, nr 120.

[8] Den helige Josemaría, När Kristus
går förbi, nr 35.

[9] Benedikt XVI, Encykl. Caritas in
veritate, 29/6 2009, nr 25.

[10] Ibid. SJfr Past. konst. Gaudium et
spes, nr 63.

[11] Benedikt XVI, Encykl. Caritas in
veritate, 29/6 2009, nr 11.

[12] Ibid, nr 36

[13] Den helige Josemaría, Guds
vänner, nr 172.

[14] Den helige Josemaría,
Anteckningar från en
familjesammankomst, 27/11 1972.



[15] Den helige Josemaría,
Anteckningar från en
familjesammankomst, 2/6 1974.

[16] Den helige Josemaría,
Anteckningar från en
familjesammankomst, 14/4 1974.

[17] Benedikt XVI, Encykl. Caritas in
veritate, 29/6 2009, nr 30.

pdf | Dokument automatiskt skapad
från https://opusdei.org/sv-se/article/

prelatens-brev-oktober-2009/
(2026-01-11)

https://opusdei.org/sv-se/article/prelatens-brev-oktober-2009/
https://opusdei.org/sv-se/article/prelatens-brev-oktober-2009/

	Prelatens brev (oktober 2009)

