opusdei.org

Prelatens brev
(oktober 2009)

Prelaten reflekterar over
arbetets helgande varde och
uppmuntrar i sitt brev infor
denna kristid att ”stdrka var
tro, frimja vart hopp och gynna
var kirlek”.

2009-10-09

Mina kédra: ma Jesus bevara mina
dottrar och soner!

[ morgon, den 2 oktober, kommer vi
att tacka Herren for en ny drsdag av
Opus Deis grundande, och fyra dagar



senare, den 6 oktober, kommer den
sjunde arsdagen av var grundares
helgonforklaring. Nu nér dessa tva
datum &r sd nédra inp4, tror jag att det
kan vara bra att vi betraktar var
grundares overnaturliga ingivelse,
som Johannes Paulus II kallade
det[1]: det helgande varde som det
vardagliga arbetet mitt i varlden har,
behovet att ta vara pa vardagens
gorande och latande for att besvara
det standiga mote som Herren vill ha
med var och en av oss. Man kan
mycket val forsta att var Fader blev
“galen av karlek” d& han pa djupet
betraktade de ord som Gud meddelar
genom profeten: meus es tu.[2]

Det star klart att arbetet, denna
allméngiltiga och nédvandiga
verklighet som medfoljer
manniskors liv pa jorden, ar ett
medel for att tillgodose ens
personliga och den egna familjens
behov, ett gemenskapsband med
andra personer och ett tillfalle till



personlig fullindning. For en
kristen blir dessa perspektiv dnnu
vidare och mera omfattande. For
arbetet visar sig namligen vara ett
deltagande i Guds skapargdarning.
Efter att ha skapat manniskan
valsignade Gud henne och sade:
Var fruktsamma och foroka er,
uppfyll jorden och lagg den under
er. Harska over havets fiskar och
himlens faglar och éver alla djur
som myllrar pa jorden(1 Mos 1:28).
Dessutom, efter att Kristus sjalv
tagit arbetet till sig, framstar
arbetet for oss som en dterlost och
aterlosande verklighet: det dr inte
bara den ram inom vilken
manniskan lever, utan dven ett
medel och en vig for att uppna
heligheten, en verklighet som kan
helgas och som helgar.[3]

Johannes Paulus IT utlade denna lara
askadligt under var grundares
helgonférklaring da han belyste
berattelsen om méanniskans skapelse:



Herren Gud tog mdnniskan och satte
henne i Edens trddgard att bruka och
varda den.[4] "Forsta Moseboken,
sade Paven, (...) pAminner oss om att
skaparen har anfortrott jorden &t
manniskan for att hon skulle ”bruka
och varda den”. Nar de troende
handlar inom denna varldens olika
omraden, medverkar de till att
forverkliga denna gudomliga och
universella plan. Arbetet och all
annan verksamhet, dd den utfors
med hjalp av Guds néd, blir till
medel for daglig helgelse.”[5]

Redan under ceremonin for
saligforklaringen den 17 maj 1992
hade han havdat att den helige
Josemaria ”outtrottligt forkunnade
den allménna kallelsen till helighet
och apostolat. Kristus - tillade Paven
— kallar alla till att bli heliga i
vardagens verklighet. Foljaktligen dr
ocksa arbetet ett medel till personlig
helgelse och till apostolat nar det
utfors i forening med Jesus Kristus,



ty Guds Son, nar han blev médnniska,
forenade sig pa satt och vis med hela
den ménskliga verkligheten och med
hela skapelsen.”[6]

Att ater igen 1ldgga fram denna
vasentliga aspekt av Opus Deis anda
skall inte anses som en onddig
upprepning, eftersom vi alltid kan
fordjupa oss mer i dess outtomliga
andliga rikedom och satta det i
verket med storre trohet, om vi
raknar med Guds hjilp och var
Faders forbon. Sdsom den helige
Josemaria ofta papekade, sa lange
det finns man och kvinnor som
utdévar nagon yrkesmassig uppgift,
kommer det att finnas personer som,
drivna av denna anda, kommer att
visa sina vanner och arbetskamrater
att det ar mojligt att uppna kristen
fullkomlighet, helighet, genom att
helga yrkeslivet, genom att
samarbeta med Gud om att
fullkomna skapelsen och genom att



medverka med Kristus for att
tillampa Fralsningsverket.

Lat oss lyssna till den helige
Josemaria: Vi dr mannen pa gatan,
vanliga kristna i samhallets
blodomlopp, och Herren vill att vi
skall vara heliga, apostoliska, just
mitt i vart yrkesarbete, det vill
sdga genom att helga oss i vart
arbete, genom att helga vart
arbete och genom att hjdlpa andra
att helga sig genom det arbetet.
Var overtygade om att Gud vintar
pa er i er egen omgivning, med en
faders och en vins omsorg; och
tank pa att ni genom att
ansvarsfullt utova er
yrkesverksamhet inte bara
forsorjer er ekonomiskt, utan dven
ger ett synnerligen direkt bidrag
till att utveckla samhdillet, att ni
aven kan latta andras bordor och
uppridtthalla manga
bistandsprojekt - pa lokal och
global niva - till gagn for saval



enskilda som for mindre gynnade
folk.[7] Vi bor tdnka mer pa de
personer som finns runt omkring
o0ss. Gor vi det? Far de var tydliga
apostoliska iver att vakna?
Yrkesarbetet och de relationer som
harror ur detta arbete utgor ett
fortraffligt falt for att utova det
allménna prastadéomet som vi fatt
genom dopet. Lat oss ha detta mycket
nirvarande under prastadomets ar.

Dessa ord av var Fader genljuder
med storre kraft idag da vi dr méarkta
av en djup ekonomisk kris och
jobbkris som paverkar manga
lander. Samtidigt pAminner de oss
om att arbetet ar ett redskap i alla
sina yttringar. Darfor larde han oss
aven att jordiska egendomar inte
ar onda. De vanstills da
manniskan upphaéjer dem till
avgudabilder och faller ned infor
dem. De blir ddla da vi gor dem till
redskap for att gora det goda, i ett
kristet arbete for rdttvisa och



karlek. Vi kan inte leta efter
ekonomiska tillgangar som den
som soker en skatt: var skatt dar
har (...), namligen Kristus, och han
skall vara i centrum for all var
karlek, for dardin skatt ar, dar
kommer ocksa ditt hjarta att vara
(Matt 6:21).[8]

Om yrkesarbetet ansdgs vara ett mal
i sig, och inte ett redskap for att
uppnd det manskliga livets yttersta
mal - gemenskap med Gud och i Gud
med alla andra manniskor - skulle
dess vésen forvrangas och det skulle
forlora sitt hoga varde. Det skulle
omvandlas till en aktivitet som ar
stangd for det transcendenta, dar
den skapade varelsen snart skulle
placera sig pd Guds plats. Ett arbete
som genomfors pa detta satt kunde
heller inte vara ett redskap for att
medverka i Kristi fralsningsverk,
vilket borjade under hans ar som
hantverkare i Nasaret och
fullbordades pa Korset, da han gav



sitt liv for att alla manniskor skulle
fralsas.

Idéer som dessa har Benedikt XVI
nyligen utlagt i sin encyklika Caritas
in veritate, dar han presenterar
Kyrkans sociallara i dagens kontext
av samhallets globalisering. Nar han
1 de nuvarande omstandigheterna
havdar att det forsta kapital som
man bor bevaka och vardera ar
manniskan, personen i dess helhet,
[9] betonar Paven (vilket redan
Andra Vatikankonciliet uttryckte) att
manniskan ar hela det
socioekonomiska livets
upphovsman, mittpunkt och mal.
[10] Genom att pa detta satt sitta
personen, skapad till Guds avbild och
likhet, och upphdjd av Kristus till
vardigheten som Guds barn, som
kdrnan i den nuvarande debatten,
uttalar sig Paven bestamt mot den
determinism som ligger till grund for
manga uppfattningar i det politiska,
ekonomiska och sociala livet.



Samtidigt understryker Pdven hur
kraftfullt samhallet kan forvandlas
nar man utévar en ratt uppfattad
frihet, det vill sdga en frihet som ar
fast forankrad i sanningen. Med syfte
pa folkens utveckling skriver han: i
sjalva verket ar institutionerna i
sig inte tillrackliga, eftersom en
fullstindig utveckling av
manniskan framfor allt ar en
kallelse, varfor det krévs att
ansvar tas av alla pa ett fritt och
solidariskt satt. Denna utveckling
kraver dessutom en transcendent
syn pa personen och behéver Gud.
Utan Gud fornekar man
utvecklingen eller lamnar man den
helt i midnniskans hander, som
faller for formatenheten att vilja
vara sin egen frilsare och slutar
med att framja en oménsklig
utveckling.[11]

I en kristid sdsom denna vi gar
igenom idag, med verkningar som
direkt padverkar s manga



manniskor, kunde tva faror dyka
upp: & ena sidan att naivt tro att de
tekniska losningarna kommer att
l6sa alla problem, & andra sidan att
bli nedslagen av pessimism eller
uppgivenhet, som om allt detta vore
oundvikligt, en f6ljd av ndgra
ekonomiska lagar som inte gar att
undvika.

Bdda instdllningar visar sig vara
felaktiga och farliga. En troende
manniska bor utnyttja detta tillfalle
for att personligen bli battre i frdga
om att utova dygderna och noggrant
varda sig om att 16sgora sig, ha en
ren avsikt, avsta fran overflodiga
saker och s manga andra detaljer.
Hon vet 4 andra sidan att vi i varje
stund befinner oss i Guds, var
Faders, hiander, och att om Guds
forsyn tillater dessa svarigheter, gor
han det for att vi ur det onda skall
hdmta ndgot gott: Gud skriver rakt
pa krokiga rader. Vi gr igenom en
tid som lampar sig for att stirka var



tro, fraimja vart hopp och gynna var
kérlek, och dessutom for att géra var
uppgift, vilken den &n ma vara, med
yrkesmassig skarpa och ren avsikt
samt uppoffra allt for att det i
samhallet skapas dkta ansvarskdnsla
och solidaritet. Ber vi for att det
allvarliga problemet med
arbetslosheten 16ser sig?

A andra sidan leder svéra
omstandigheter till att gomda
resurser ivarje persons inre kommer
upp till ytan. En av de viktigaste
anbefallningarna i den senaste
encyklikan bestdr i uppmaningen att
rena de juridiska féorhallandena med
kérlek, utan att separera utdvandet
av dessa tva dygder. Den stora
utmaningen i dessa stunder, pastar
Paven, ar att bade pa idéplanet och
pa handlingsplanet visa att man
inte bara inte far glomma eller
forsvaga den sociala etikens
traditionella principer, sdsom
transparens, hederlighet och



ansvar, utan att i
handelsforbindelser kan och bor
principen om gratis givande och
logiken bakom gratis givandet
finna sitt utrymme i den vanliga
ekonomiska aktiviteten som
uttryck for broderlighet. Detta ar
ett manskligt krav idag, men aven
ekonomisk logik. Det ar ett krav av
kirlek och sanning pa samma
gang.[12]

Detta far mig att tinka pa en lardom
som den helige Josemaria spred i
sina skrifter och sina moten med
mycket olika slags méanniskor. I en
predikan riktade han foljande ord till
alla de olika slags personer som
lyssnade pd honom: Ni kan vara
overtygade om att ni aldrig
kommer att losa mansklighetens
stora problem enbart med
rdttvisa. Nar man kort och gott
mdter ut vad som ar ridtt, dar det
inte forvanande om folk kidnner
sig sdrade: mdanniskans virdighet



krdaver mycket mer, for manniskan
ar Guds barn. Karleken till nastan
maste genomsyra och dtfolja
rdttvisan, for den mildrar, den
gudomliggor allt: Gud ar karlek (1
Joh 4:16). Vi maste alltid handla av
karlek till Gud, som gor det lattare
att alska nastan och som renar
och upphéojer den jordiska
karleken.[13] Och vid ett annat
tillfalle, infor frdgan om vilken den
forsta dygden borde vara for en
foretagare, var hans omedelbara
svar foljande: karleken, eftersom
den blotta rdttvisan inte rdcker
(...). Behandla alltid mdanniskor
rdattvist och lat dig ledas lite av
hjartat (...). Gor det du kan for
andra genom ditt arbete. Och var
karleksfull med rdattvisa.
Rdttvisan ensam dr nagot torrt;
det finns mdanga tomrum att fylla.
[14]

En stor karlek till rattvisan, alltid
préaglad av kérlek, tillsammans med



vars och ens yrkesutbildning, ar det
kristna vapnet for att bidra effektivt
till att 16sa samhallets problem. Det
som ni gor pa ett naturligt satt, bor
ni gora pa ett 6vernaturligt
siatt,rddde den helige Josemaria; och
sedan, pdpekade han, formedla
denna iver efter karlek,
broderlighet, forstaelse,
tillgivenhet, kristen anda till alla
mdnniskor pa jorden.[15] Han
varnade for de laror som erbjuder
falska losningar (eftersom de ar
materialistiska) pa sociala problem:
for att losa manniskors alla
konflikter racker den kristna
rattvisan och kdrleken.[16]

Dessa ord befriar inte kristna fran
plikten att anstranga sig att skaffa sig
bra kunskap om de ekonomiska
lagarna, sarskilt kristna som innehar
ansvarsfulla poster i det offentliga
livet eller i samhallet. Karleken
utesluter inte kunskapen - havdar
Benedikt XVI — utan kriaver den,



framjar den och uppmuntrar den
snarare. Kunskapen ar aldrig
endast forstandets verk. Den kan
visserligen forenklas till berdakning
och erfarenhet, men om den vill
vara vishet som formar leda
manniskan att forsta de forsta
principerna och hennes yttersta
mal, bor de ”saltas” med karlekens
”salt”. Utan kunskap ar handlingen
blind, och utan kirlek bar
kunskapen ingen frukt. I sjdlva
verket ar den som ar fylld av sann
karlek kreativ for att upptacka
elandets orsaker, for att hitta
medel for att bekampa det och for
att overvinna den utan

radsla” (Paulus VI, encykl.
Populorum progressio, nr 75).[17]

Lat oss forsoka att djupare forsta
larodmbetets undervisning, sprida
det och fa det att falla i god jord i
vart samvete och i vart dagliga
arbete.



Som alltid ber jag er att forbli mycket
forenade med mina bonedmnen.
Naturligt nog star alltid bonen for
Paven och hans medarbetare forst.
Denna manad ager dessutom ett
sarskilt sammantrade i
Biskopssynoden rum, dgnat at Afrika.
Lat oss frdn och med nu vdnda oss
till den helige Ande och till den
helige Josemarias forbon sa att
Herren upplyser biskoparna som
kommer att vara med Paven och ge
detta mote en riklig andlig frukt.

Det finns andra arsdagar i Verket
historia som jag inte kommer att ga
in pa. Jag kdnner daremot ett
trangande behov av att ivern i var
och en efter att lara kdnna de olika
stegen i den helige Josemarias liv
tilltar. Hans finkdnslighet for att ta
hand om det som himlen lade i hans
hénder drev honom att vara en
trogen tjanare till Gud och till Kyrkan
—med denna lilla del, Verket —, till
hans dottrar och soner och till alla



manniskor, aven till dem som inte
forstod honom. Det ar mycket viktigt
att vi gar i dessa spar.

Med all sin tillgivenhet valsignar er
er Fader

+ Javier

Rom den 1 oktober 2009

[1] Jfr Johannes Paulus II, Predikan
under saligforklaringen av Opus Deis
grundare, 17/5 1992.

[2] Jes 43:1.

[3] Den helige Josemaria, Ndr Kristus
gar forbi, nr 47.

[4] 1 Mos 2:15.

[5] Johannes Paulus II, Predikan
under helgonforklaringen av Opus
Deis grundare, 6/10 2002.



[6] Johannes Paulus II, Predikan
under saligforklaringen av Opus Deis
grundare, 17/5 1992.

[7] Den helige Josemaria, Guds
vdanner, nr 120.

[8] Den helige Josemaria, Ndr Kristus
gar forbi, nr 35.

[9] Benedikt XVI, Encykl. Caritas in
veritate, 29/6 2009, nr 25.

[10] Ibid. SJfr Past. konst. Gaudium et
spes, nr 63.

[11] Benedikt XVI, Encykl. Caritas in
veritate, 29/6 2009, nr 11.

[12] Ibid, nr 36

[13] Den helige Josemaria, Guds
vdnner, nr 172.

[14] Den helige Josemaria,
Anteckningar frdn en
familjesammankomst, 27/11 1972.



[15] Den helige Josemaria,
Anteckningar frdn en
familjesammankomst, 2/6 1974.

[16] Den helige Josemaria,
Anteckningar fran en
familjesammankomst, 14/4 1974.

[17] Benedikt XVI, Encykl. Caritas in
veritate, 29/6 2009, nr 30.

pdf | Dokument automatiskt skapad
fran https://opusdei.org/sv-se/article/
prelatens-brev-oktober-2009/
(2026-01-11)


https://opusdei.org/sv-se/article/prelatens-brev-oktober-2009/
https://opusdei.org/sv-se/article/prelatens-brev-oktober-2009/

	Prelatens brev (oktober 2009)

