
opusdei.org

Prelatens brev
(november 2009)

Prästadömets år hjälper oss att
komma ihåg att alla kristna bör
med sina egna liv närma
Kristus till de andra. Detta är
huvudtema till herdabrevet
från Opus Deis Prelat.

2009-11-13

Mina kära: må Jesus bevara mina
döttrar och söner!

Då denna november månad börjar
under prästadömets år tycker jag om
att tänka att det inramas av två



liturgiska högtider då Guds folks
prästkaraktär understryks: Alla
helgons högtid och Kristus
konungen. Under den första, som
firas idag, visas Kristi prästadöme i
hans lemmar, oss kristna; i den
andra, den 22 november, uppenbaras
det att vårt huvud, Jesus Kristus, är 
evig överstepräst och världsalltets
konung[1], som med sin återkomst i
härlighet vid tidernas slut kommer
att erövra sitt rike och överlämna det
åt Gud Fadern.[2]

Båda högtiderna inbjuder till en
reflektion över den kristna kallelsens
värdighet. I sitt första brev riktar den
helige Petrus följande ord till oss
döpta: Men ni är ett utvalt släkte,
kungar och präster, ett heligt folk,
Guds eget folk som skall förkunna
hans storverk. Han har kallat er från
mörkret till sitt underbara ljus. Ni
som förut inte var ett folk är nu Guds
folk. Ni som förut inte fann
barmhärtighet har nu funnit



barmhärtighet.[3] Apostlarnas furste
intygar att Gud har införlivat oss i
Guds nya folk – Kyrkan – då han gör
oss till sina barn genom den helige
Andes nåd. Man hör till detta folk
inte genom biologisk börd utan
genom att bli inlemmad i Kristus. I
kraft av ett så ofattbart nådaval, som
är gratis och oförtjänat – delaktiga av
Kristi prästadöme! – inbjuds vi till att
förkunna Guds underverk med vårt
exempel, med ord och med
gärningar.

Låt oss beundra Gud Faders godhet
och tacka honom. Han nöjde sig inte
med att sända sin Son till jorden för
att rädda oss, utan han ville att
återlösningen skulle nå alla
människor, ända till tidens slut,
genom att använda sig av Kyrkan,
som är Kristi kropp och Herrens
frälsande närvaro i tid och rum. Den
helige Augustinus hävdade att ”så
som alla [döpta] bär namnet kristen
på grund av en enda smörjelse, så



heter också alla präster, eftersom de
är lemmar i den enda prästen.”[4]
Vår Fader mediterade mycket över
denna stora gåva och sporrade oss
alla till att ha samma sinnelag som
Kristus.[5] Vi bör därför tänka: Hur
mycket anstränger jag mig för att
tillägna mig denna rikedom?

Den universella kallelsen till helighet
och till apostolat har som sin rot
dopets insegel. Det allmänna
prästadömet föregår det
sakramentala prästadömet, och den
senare tjänar den förra. Utan
pånyttfödelsen i dopet skulle det inte
finnas vigda präster, eftersom detta
sakrament öppnar dörren till alla
andra; och utan det sakramentala
prästadömet skulle vi inte kunna gå
framåt på helgelsens väg eftersom
genom det förkunnar Kyrkan Kristi
lära för människor, inlemmar dem i
sitt liv genom sakramenten (särskilt
genom Eukaristin) och leder dem till
himlen. ”De troendes allmänna



prästadöme och ämbetets eller
hierarkins prästadöme skiljer sig till
sitt väsen och inte endast till graden.
Ändå är de samordnade. Båda har
var på sitt särskilda sätt del i Kristi
enda prästadöme.”[6]

Den helige kyrkoherden av Ars
uttryckte livligt hur viktigt det
sakramentala prästadömet är.
Benedikt XVI återger några fraser av
detta helgon i sitt brev inför
Prästadömets år: ”Utan prästen –
sade han – skulle Herrens lidande
och död inte tjäna något till. Det är
prästen som för frälsningsverket
vidare på jorden… Vad tjänar det till
att fylla ett hus med guld om det inte
finns någon som kan öppna dörren?
Prästen har nyckeln till himlens
skatter. Det är han som öppnar
dörren, det är han som är den gode
Herrens förvaltare, hans
skattmästare… Prästen är inte präst
för sin egen skull, han är präst för
er…”[7] Hur ber vi varje dag med



äkta tro för att heliga präster inte
skall saknas? Bönfaller vi skördens
herre, som ett krav från vår ställning
som kristna, att skicka arbetare till
sitt fält, tillräckligt många i antal för
att ta hand om hela världens många
behov?

Men låt oss återvända till dagens
liturgi, som understryker Guds folks
prästkaraktär. I en överväldigande
syn visar Uppenbarelseboken oss en
stor skara som ingen kunde räkna, av
alla folk och stammar och länder och
språk. De stod inför tronen och
Lammet klädda i vita kläder med
palmkvistar i sina händer. Och de
ropade med hög röst: "Frälsningen
finns hos vår Gud, som sitter på
tronen, och hos Lammet.”[8] Denna
skara som faller på knä och tillber
den heliga Treenigheten tillsammans
med änglarna är helgonen. Vissa är
kända, men den största delen är
okända. Här ser man Guds folk i sin
sista etapp, som inbegriper Gamla



Testamentets helgon, alltifrån den
rättfärdige Abel och den trogne
patriarken Abraham, helgonen i
Nya Testamentet, de otaliga
martyrerna i början av
kristendomen och de saliga och
heliga i de efterföljande tiderna
ända till Kristi vittnen i vår tid. Det
som förenar dem alla är viljan att
inkarnera Evangeliet i sina liv
under ledning av Guds folks evige
livgivare, den helige Ande.[9]

Både ämbetsprästadöme och det
allmänna prästadömet är till för att
helga människor. De vigda prästerna,
som omformats till Kristus, Kyrkans
huvud, utövar sitt prästadöme
genom att förkunna Guds ord,
förvalta sakramenten och vara
herdar som leder de troende till det
eviga livet, såsom synliga redskap för
den högste och evige Prästen. Men
även lekmännen deltar på sitt sätt, i
kraft av det kungliga prästadömet, i
denna trefaldiga uppdraget av



Kristus Prästen. Den helige Josemaría
förklarade att vi kristna, utan
undantag, genom dopet har blivit
präster över våra egna liv, för att
frambära andliga offer som Gud
vill ta emot tack vare Jesus Kristus
(1 Pet 2:5), för att göra varje
handling i en anda av lydnad
gentemot Guds vilja och
därigenom föreviga
Människogudens sändning.[10]

Man behöver inget särskilt uppdrag
från Kyrkans hierarki för att känna
sig manad att delta i
frälsningsuppdraget. Apostel är den
kristen som känner sig inympad i
Kristus, identifierad med Kristus
genom dopet; bemyndigad att
kämpa för Kristus genom
konfirmationen; kallad att tjäna
Gud med sitt handlande i världen
genom de troendes allmänna
prästadöme, som skänker ett visst
deltagande i Kristi prästadöme,
vilket – om än till sitt väsen åtskilt



från det som utgör det särskilda
prästadömet – ger förmågan att ta
del i Kyrkans kult och att hjälpa
människorna i deras vandring
mot Gud, genom ordets och
exemplets vittnesbörd, genom bön
och botgöring.[11]

Låt oss ofta stanna vid betydelsen av
att vara kristen; vi bör nämligen bära
Kristus till mänskligheten och bära
mänskligheten till Kristus.

Utöver att be för prästernas helighet,
bör vi under Prästadömets år be för
hela det kristna folkets helighet. Om
det finns familjer som uppfostrar
sina barn till att älska Gud genom sitt
föredömliga kristna liv, om det finns
män och kvinnor som på allvar söker
efter Kristus i vardagslivets
omständigheter, kommer det att
finnas många ungdomar som känner
sig kallade av Herren till att låta sig
vigas till präster. Under dessa
månader erbjuds vi alla ett nytt



tillfälle att bli mer medvetna om den
universella kallelsen till helighet,
utan medelmåttighet, utan att låta
oss övervinnas av våra
sinnestillstånd. På vilket sätt och i
vilken grad påverkar trötthet,
motgångar och misslyckanden oss?
Blir vi lätt oroliga och tar inte vår
tillflykt till Gud? Tänker vi på att
Korset är Kyrkans grund och krona?

Den helige Josemaría tog emot
särskilda nådegåvor från Gud för att
kunna förklara hur man kan bidra
till att utbreda Guds rike genom
världsliga aktiviteter. Samma dag
som han lämnade denna världen
påminde han en grupp kvinnor,
medlemmar i Opus Dei, om att även
de – precis som alla kristna – hade ett
prästerligt sinnelag. Många år
tidigare hade han skrivit: i allt och
alltid bör såväl präster som
lekmän ha ett sant prästerligt
sinnelag och en fulländad
lekmannamentalitet, så att vi i



vårt liv kan förstå och utöva
denna frihet som vi åtnjuter i
Kyrkan och i världsliga ting och
känna att vi samtidigt är
medborgare i Gudsstaten (jfr Ef
2:19) och i världsstaten.[12]

Jag vill understryka att det 
prästerliga sinnelaget leder de döpta
till att ha samma sinnelag som
Kristus och vara hungriga efter att
varje dag förena sig med Honom i
mässan och under hela dagen. Den
prästerliga andan leder oss till att
växa till i den heliga ivern att vilja
tjäna med uppriktig och konkret
hängivelse för våra likars andliga
och materiella väl; det uppmuntrar
till att vårda en äkta iver efter själar
med en stark vilja att vara
medåterlösare med Kristus, förenade
med jungfru Maria och sonligt nära
Påven; den får oss att visa att vi är
inställda på att sona för synderna,
vars och ens egna synder och alla
människors synder… Kort sagt att



älska Gud och nästan utan att
någonsin sätta stopp för tjänsten till
Kyrkan och själarna. Den helige
Josemaría sammanfattade det så här:
med detta prästerliga sinnelag
som jag ber Herren om för er alla
bör ni anstränga er så att hela ert
liv omvandlas till en ständig
lovsång till Gud mitt i er vanliga
syssla: ständig bön och
gottgörelse, förbön och botgöring
för alla människor. Och allt detta i
inre och ihärdig förening med
Jesus Kristus i altarets heliga
mässoffer.[13]

I den heliga mässan får våra
gärningar evigt värde. Under dessa
stunder blir den kristne med
kraftfull intensitet helt medveten om
sitt åtagande att samarbeta med
Jesus för att helga allt som hör till
människans existens genom att offra
sitt liv och allt det han gör. ”Altare
Dei est cor nostrum”[14], sade
Gregorius den store: vårt hjärta är



Guds altare. Vi bör tjäna honom
inte bara på altaret utan över hela
världen, som för oss är ett altare.
Människors alla gärningar utförs
som på ett altare, och genom den
förening som kontemplativa
människor har under hela dagen
firar var och en av er på något
sätt sin mässa, som varar i
tjugofyra timmar i väntan på
nästa mässa, som varar i
ytterligare tjugofyra timmar, och
på samma sätt ända till slutet av
vårt liv.[15]

Som ett uttryck för deras delaktighet
i Jesu Kristi profetiska uppdrag bör
alla kristna dessutom anstränga sig
för att förmedla Guds lära till andra.
Det finns helt klart många sätt att
delta i Kyrkans
evangeliseringsuppdrag, men
grunden till allt apostoliskt arbete
ligger alltid i Jesu bud till alla kristna:
Gå därför ut och gör alla folk till
lärjungar: döp dem i Faderns och



Sonens och den helige Andes namn
och lär dem att hålla alla de bud jag
har gett er. Och jag är med er alla
dagar till tidens slut.[16]

På samma sätt uppmuntrar
delaktigheten i Kristi kungauppdrag
de kristna att helga sina världsliga
bestyr: lekmännen konkret genom
deras ansträngningar att ordna de
världsliga tingen enligt Guds vilja[17]
och verka som surdeg i världen[18]
för att sätta Kristus på toppen av all
mänsklig aktivitet. ”Det allmänna
prästadömet som vi tagit emot i
dopet – förklarade don Álvaro efter
den helige Josemarías lära – är 
kungligt, (jfr 1 Pet 2:9), eftersom när
vi offrar allt det vi är och har till Gud
och när vi offrar alla hederliga
mänskliga verksamheter som utförts
enligt Guds vilja till honom, är vi
Kristi rike och vi härskar med
honom.”[19]



Som en del av det särskilda uppdrag
som Gud hade gett honom, lärde den
helige Josemaría att en väsentlig
egenskap i sättet att göra Kristi
prästadöme närvarande enligt Opus
Deis anda, såväl prästerna som
lekmännen, är lekmannamentaliteten
som tillhör deras samhörighet med
världen och deras plats i samhället.
På detta sätt kommer präster och
lekmän att samarbeta i uppfyllandet
av Kyrkans enda uppdrag, var och en
enligt de gåvor man fått och under
beaktande av vars och ens specifika
situation. Lekmännen utför sitt
uppdrag mitt i de världsliga
förhållandena genom att försöka
fylla dem med Kristi anda; prästerna
tjänar de andra genom att förkunna
Guds ord och förvalta sakramenten.
Detta tjänar till att, som den helige
Josemaría skriver, prästerna inte
kör över lekmännen, och inte
heller lekmännen över prästerna
samt att det inte finns vare sig
präster som vill blanda sig i



lekmännens saker eller lekmännen
som blandar sig i det som
tillkommer prästerna.[20]

Nästa 28 november infaller ännu en
årsdag sedan Opus Dei upprättades
som personalprelatur. Låt oss tacka
Gud och anstränga oss att sprida den
djupa teologiska och andliga
betydelse av det organiska
samarbetet mellan präster och
lekmän i Opus Dei för att delta i
Kyrkans uppdrag; framför allt med
vittnesbördet av ett konsekvent
kristet liv och genom att var och en
förblir vad han var när han blev
kallad[21], som Aposteln sade: genom
att vara präster eller lekmän till
hundra procent. På detta sätt kommer
vår tjänst till Kyrkan att vara
verksam, såsom vi alltid försökt göra,
i synnerhet nu då många förväxlar
laicism – som vill slänga Gud ut från
de världsliga förhållandena – och
lekmannamentalitet. Då kommer vi
också att främja en sund



lekmannaanda som Påven syftat till
vid flera tillfällen[22].

Inom några dagar, den 7 november,
kommer jag att diakonviga 32
medlemmar i Opus Dei. Låt oss be
Herren om att de blir goda och heliga
tjänare till honom, och låt oss
fortsätta be för Påven och för hans
böneämnen, för hans medarbetare,
för prästerna och diakonerna, för
prästkandidaterna i hela världen. Låt
oss även komma ihåg den dag då
jungfru Maria fick vår Fader att hitta
”rosen” i Rialp: låt oss vända oss till
vår heliga Moder så att hon utverkar
för oss trohetens välluktande ”ros”
från Gud. Vi räknar också med alla
deras hjälp, som gått före oss; låt oss
under denna månads veckor göra
den segrande, renande och stridande
Kyrkans enhet starkare med vår bön
och våra förböner för de avlidna.

Med all sin tillgivenhet välsignar er

er Fader 



+Javier

Rom den 1 november 2009

[1] Missale, Kristus konungens
högtid, prefation.

[2] Jfr 1 Kor 15:24.

[3] 1 Pet 2: 9-10.

[4] Den helige Augustinus, De civitate
Dei XX, 10 (CCL 48, 720).

[5] Jfr Fil 2:5.

[6] Andra Vatikankonciliet, Dogm.
konst. Lumen gentium, nr 10.

[7] Den helige Johannes Maria
Vianney, cit. av Benedikt XVI i Brev
till prästerna, 16/6 2009.

[8] Upp 7:9-10.

[9] Benedikt XVI, Predikan under Alla
helgons högtid, 1/11 2006.



[10] Den helige Josemaría, När
Kristus går förbi, nr 96.

[11] Ibid., nr 120.

[12] Den helige Josemaría, Brev 2/2
1945, nr 1.

[13] Den helige Josemaría, Brev 28/3
1955, nr 4.

[14] Gregorius den store, Moralia
25,7, 15 (PL 76, 328).

[15] Den helige Josemaría,
Anteckningar tagna under en
betraktelse, 19/3 1968.

[16] Matt 28:19-20.

[17] Jfr Andra Vatikankonciliet,
Dogm. konst. Lumen gentium, nr 31.

[18] Jfr Andra Vatikankonciliet, Dekr.
Apostolicam actuositatem, nr 2.

[19] Msgr Álvaro del Portillo, 
Herdabrev, 9/1 1993, nr 11.



[20] Den helige Josemaría, Brev 19/3
1954, nr 21.

[21] 1 Kor 7:20.

[22] Jfr Benedikt XVI, Talen från 18/5
2006 och 11/6 2007.

pdf | Dokument automatiskt skapad
från https://opusdei.org/sv-se/article/

prelatens-brev-november-2009/
(2026-01-11)

https://opusdei.org/sv-se/article/prelatens-brev-november-2009/
https://opusdei.org/sv-se/article/prelatens-brev-november-2009/

	Prelatens brev (november 2009)

