
opusdei.org

Prelatens brev (mars
2011)

Vardagslivet erbjuder många
tillfällen för att visa Gud vår
önskan att närma oss Honom.
Fastetiden, påpekar Prelaten, är
en särskild period för att
engagera sig med mer kärlek.

2011-03-21

Mina kära: må Jesus bevara mina
döttrar och söner!

”Det finns inte något som är så
behagligt och älskat av Gud som att
människor omvänder sig till honom i



uppriktig ånger.”[1] Dessa ord är
ständigt aktuella och ännu mer de
kommande veckorna, eftersom
fastan börjar om åtta dagar. I
askonsdagens liturgi uppmanar
Kyrkan oss inlevelsefullt med den
helige Paulus ord: kasta inte bort den
nåd ni tar emot från Gud. Han säger
ju: Jag bönhörde dig när stunden var
inne, jag hjälpte dig på frälsningens
dag.[2]

Med en kristen syn på livet är varje
stund inne och varje dag är
frälsningens dag, men Kyrkans
liturgi, säger den helige Fadern,
tillämpar dessa ord på ett alldeles
särskilt sätt på fastetiden.[3] De
veckor som vi har framför oss är
särskilt passande för att närma oss
Herren ännu en gång, dragna av
hans nåd. Låt oss be den helige Ande
om att upptäcka allvaret i denna
kallelse så att dessa dagar inte går
spårlösa förbi (den helige Josemaría
uttryckte sig så) likt vatten som



rinner över stenar.[4] Jag skall
låta mig indränkas, förvandlas,
jag skall omvända mig, jag skall
åter vända mig till Herren, älska
honom som han vill bli älskad.[5]

Låt oss inte bara tänka på en
syndares omvändelse som vill öppna
sig för nåden och på detta sätt går
från den andliga döden till Livet med
versal. Även vardagliga förändringar
leder en kristen kvinna eller man att
närma sig Gud mer och att delta i
Kristi liv med större intensitet genom
att ofta ta emot sakramenten, växa i
böneanda och att stå till konkret och
effektiv tjänst för andras andliga och
materiella behov. Såsom Benedikt
XVI förklarar, innebär omvändelsen
att gå mot strömmen, där
”strömmen” är en ytlig,
inkonsekvent och illusorisk livsstil
som ofta drar oss med sig,
behärskar oss och gör oss till det
ondas slavar, eller i alla fall fångna
av den moraliska



medelmåttigheten. Med
omvändelsen, däremot, längtar vi
efter det kristna livets höga mål
och håller oss till det levande och
personliga Evangeliet, vilket är
Kristus.[6]

I Kyrkan har Herren lämnat många
vägar öppna, många sätt som leder
till upprepade personliga
omvändelser, vilka är så nödvändiga
i det kristna livet. Låt oss med hjälp
av den helige Josemarías ord
påminna oss om att dessa andliga
förändringar bör genomföras med
uthållighet, och till och med många
gånger under dagen. Börja om? Ja!
Varje dag då du gör en akt av
ånger (och vi bör göra många
varje dag) börjar du om, för
därigenom ger du Gud ny kärlek.
[7] Tänker vi ofta på att Gud väntar
på oss i denna stund? Stannar vi upp
och tänker: ”Vad vill du ha av mig,
Herre”? Leds vi av ivern att närma
oss Jesus Kristus mer och mer?



Nu vill jag ändå ta upp några
särskilda sätt att återuppta
vandringen mot vänskapen med den
helige Treenigheten: andliga
flerdagsreträtter som på många
platser äger rum oftare under fastan.
Självfallet erbjuds dessa inte endast
under dessa veckor, men fastetidens
liturgi, med dess brådskande appell
till livsförändring, inbjuder många
kristna att delta i någon sådan
aktivitet dessa dagar. Samma sak kan
man säga om månadsreträtter som
upptar en viktig plats bland de
andliga utbildningsmedel som
prelaturen erbjuder tusentals
personer över hela världen.

Den helige Josemaría påpekade att
denna andliga övning är vanlig i
Kyrkan allt sedan de första
århundradena. När någon ville
förbereda sig för ett uppdrag eller
helt enkelt kände behovet att svara
på nådens beröringar med större
hängivelse, försökte denna person



alltid att umgås med Herren mer
intensivt. Redan de första kristna
gjorde reträtter. Efter Kristi
himmelsfärd ser vi apostlarna och
ett stort antal troende samlade i
nattvardssalen i sällskap med
Jungfru Maria i väntan på att den
Hjälpare som Jesus hade utlovat
skulle utgjutas över dem. Där
finner den helige Ande dem
perseverantes unanimiter in
oratione (Apg 1:14), försjunkna i
bön. På samma sätt gjorde de som
i den första kristna tiden hängav
sig åt Gud i sina hem utan att
skilja sig från de andras liv; och
de eremiter som vandrade ut i
öknen för att i ensamhet ägna sig
åt Gud … och åt arbetet! (…). Alla
kristna som uppriktig har brytt sig
om sin själ har på ett eller annat
sätt gjort sina reträtter. Det
handlar ju om en kristen vana.[8]

Allt sedan de första åren i Verket har
vår grundare lagt stor vikt vid dessa



stunder som helt och hållet ägnas åt
bön och rannsakan, vilka är mycket
nödvändiga för att kunna behålla ett
brinnande inre liv. Vad skall du och
jag göra under dessa
reträttdagar? frågade han sig vid
ett tillfälle och svarade: umgås
mycket med Herren, söka efter
Honom, som Petrus, för att ha ett
personligt samtal med Honom.
Lägg märke till att jag säger
samtal: en dialog mellan två,
ansikte mot ansikte, utan att
gömma sig i anonymiteten. Vi
behöver denna personliga bön,
denna innerlighet, detta direkta
umgänge med Gud vår Herre.[9]

I början av sitt pontifikat
rekommenderade Benedikt XVI på
nytt de andliga reträtterna, i
synnerhet dem som man gör i total
tystnad.[10] Och i hans traditionella
Fastebudskap för detta år
understryker han med hänvisning
till den andra söndagens



evangelieläsning, den om Herrens
förvandling på berget Tabor: Det är
en inbjudan att avlägsna sig från
vardagslivets oväsen för att sjunka
in i Guds närvaro: varje dag vill
Han förmedla ett ord som tränger
in i djupet av vår själ, där han
skiljer mellan rätt och orätt (jfr
Heb 4:12) och stärker viljan att
följa Herren.[11]

För att dra nytta av dessa medel för 
utbildning och omvandling, som
vår Fader definierade dem, är det
nödvändigt att samla sina sinnes- och
själsförmågor. Om man inte gör detta
är det mycket svårt (för att inte säga
omöjligt) att upptäcka de insikter
som Hjälparen inger i själen och att
höra hans röst, som föreslår
konkreta områden för vår kamp för
att följa Jesus Kristus på nära håll
och vandra i hans takt.

Därför föreslår jag er, mina döttrar
och söner, att inte eftersätta denna



aspekt – tystnaden – under
månadsreträtterna och de årliga
reträtterna, med den nödvändiga
anpassningen till deras konkreta
omständigheter som deltar i dessa
utbildningsmedel. I själva verket kan
man inte jämställa deltagare som
redan har en viss erfarenhet av
andliga saker med sådana som tar
sina första steg i det kristna livet.
Såsom den trogne och kloke
förvaltaren som Evangeliet talar om,
bör man kunna dela ut maten i rätt
tid.[12]

Därför bör man utifrån de
apostoliska verksamheternas
utveckling och de konkreta
deltagarna organisera reträtterna
efter att ha tänkt igenom deltagarnas
situationer ur en övernaturlig
synvinkel, även om detta innebär att
man måste mångdubbla antalet
reträtter. Av samma anledning
inskärpte alltid vår grundare att
reträtter, cirklar o.s.v. inte ställs in,



även om färre personer deltar än
man hade förutsett: även om bara en
dyker upp.

Kort sagt, reträttdagarna – som vi
kan läsa i Plogfåran – bör vara en tid
för inre samling för att lära känna
Gud och dig själv och därigenom
göra framsteg. En nödvändig tid
för att upptäcka vad man behöver
förändra och hur: Vad måste jag
göra? Vad måste jag undvika?
[13]Under dessa dagar, säger den
helige Josemaría också, måste din
samvetsrannsakan vara djupare
och mer omfattande än den du
annars brukar göra på kvällen.
Annars kommer du att försumma
ett utmärkt tillfälle till
omvändelse.[14]

Fastans liturgi erbjuder omfattande
underlag till meditation, vilket Påven
understryker i sitt Fastebudskap. Det
evangelieställe där Jesus frestas i
öknen, som vi läser den första



söndagen, påminner oss om att när
man följer Jesu föredöme och är i
förening med Honom innebär den
kristna tron en kamp ”mot
herrarna över denna mörkrets
värld” (Ef 6:12), där djävulen
verkar och inte tröttnar på, även
idag, att fresta människan som vill
närma sig Herren.[15] Vi bör därför
tänka på om vi förbereder oss för
denna kamp och tillgriper med
tillförsikt de övernaturliga medlen.
Den helige Josemaría föreslog oss att
ha en mycket övernaturlig taktik: Du
för krig - ditt inre livs dagliga
strider - i ställningar som du själv
väljer att lägga långt från din
fästnings bastanta murar. Och
därför anfaller fienden just där:
din lilla uppoffring, din sedvanliga
bön, ditt välordnade arbete och
din levnadsplan, men det blir
svårt för honom att nå ända fram
till din fästnings lätt intagbara
citadell. Och om han lyckas, så är
han redan utmattad.[16]



Nästföljande söndag kommer vi att
höra den himmelske Faderns röst
som pekar på Kristus och säger: 
Detta är min älskade Son, han är min
utvalde. Lyssna till honom.[17] Vi bör
anstränga oss mer för att i stunderna
av vår personliga bön upptäcka det
som Herren säger till var och en av
oss, för att sätta det i praktiken. Vi
bör även se efter hur vi stöder oss på
den nåd som kommer till oss genom
sakramenten och även på de råd som
vi får i den personliga andliga
vägledningen.

Då tredje Fastesöndagen kommer,
den 27 mars, framlägger liturgin Jesu
bön till den samariska kvinnan:
”Ge mig något att dricka” (Joh 4:7),
vilken (…) uttrycker Guds
lidelsefulla kärlek till varje
människa och i vårt hjärta vill
väcka önskan att som gåva få ”ett
flöde som ger evigt liv” (Joh 4:14).
[18] Låt oss med iver upptäcka
kallelsen att alltid hålla för ögonen



att vi, hans lärjungar, bör bära hans
ljus och nåd överallt, framför allt
genom att hjälpa våra vänner och
släktingar att försona sig med Gud
och vända sig till botens sakrament
samt inbjuda dem att delta i någon
endags- eller flerdagsreträtt under
dessa veckor.

Vi närmar oss den helige Josefs
högtid, Kyrkans och Verkets
skyddspatron. Låt oss förbereda oss
för att den 19 mars med tacksamhet
och glädje förnya vårt 
kärleksåtagande med Herren i Verket
och för att med tillförsikt be den
helige Patriarken att utverka
nådegåvan från Gud att många män
och kvinnor, av alla åldrar och
livsvillkor, bestämmer sig för att följa
Jesus Kristus i Opus Dei.

Dessutom infaller den dagen ännu en
årsdag av det högtidliga
verkställandet av bullan Ut sit, med
vilken den mycket älskade Johannes



Paulus II upprättade Opus Dei som
personalprelatur. Den fastställer
prästers och lekmäns organiska
samarbete för att genomföra den
ingivelse som Herren nedlade i den
helige Josemarías själ den andra
oktober 1928. Vi är förpliktade att
vara mycket trogna, medvetna om att
den helige Ande har velat ha denna
struktur i Andra vatikankonciliet och
på så sätt öppnat upp en väg för
Kyrkans pastorala behov.

Den 28 mars infaller en ny årsdag av
vår Faders prästvigning. Låt oss
därför tacka den heliga Treenigheten
mycket eftersom var och en av oss
verkligen är barn till vår grundares
svar som ledde honom till att ta emot
Kristi prästadöme. Utan hans
generösa och totala bejakande av
Guds vilja, skulle Opus Dei inte
finnas i Kyrkan. Verkets grundande
framstår som svaret på den fråga – 
Varför blir jag präst? – som vår
Fader ställde till sig själv under sina



år i prästseminariet i Saragossa och
som utgör grunden för det djupaste
skälet till hans beslut att inleda och
fortsätta på denna väg.

Låt oss anropa hans förbön och be
om att antalet prästkallelser ökar i
alla länder: trogna män som är
förälskade i Gud, som ägnar sig med
glädje åt att tjäna själarna, med full
trohet till Påven och i nära förening
med sina respektive stiftsbiskopar.
Må vi också be för att inte heller
Verket saknar de präster som behövs
för att ta hand om de apostoliska
verksamheter som Herren kräver av
oss. Låt oss samtidigt enträget be den
heliga Treenigheten om att vi
katoliker, män och kvinnor, alla
främjar det prästerliga sinnelag som
Herren har nedlagt i var och en av
oss.

Upphör inte att be för Påven och
hans medarbetare, i synnerhet den
första veckan i Fastan då de andliga



övningarna predikas i den romerska
kurian. Även vi kommer att ta vara
på dessa dagar för att göra vår årliga
reträtt. Jag ser med sann iver fram
emot att ni andligen håller mig
sällskap under dessa dagar. Jag drar
mig inte för att säga er att jag varje
dag ber Herren om att ingen må
förspilla den ström av nåd som Gud
ger oss i dessa utbildningsmedel.

Med all sin tillgivenhet välsignar er

er Fader

+ Javier

Rom den 1 mars 2011

[1] Sankt Maximus Bekännaren, 
Epistula 11 (PG 91,454).

[2] Missale, Askonsdagen, Andra
läsningen (2 Kor 6:1-2).

[3] Benedikt XVI, Tal vid den
allmänna audiensen, 17/ 2 2010.



[4] Sankt Josemaría, När Kristus går
förbi, nr 59.

[5] Ibid. [6] Benedikt XVI, Tal vid den
allmänna audiensen, 17/2 2010.

[7] Sankt Josemaría, Forja, nr 384.

[8] Sankt Josemaría, Anteckningar
tagna under en betraktelse, 25/2
1963.

[9] Ibid. [10] Benedikt XVI, Tal till en
grupp biskopar vid deras besök ad
limina, 26/11 2005.

[11] Benedikt XVI, Fastebudskap för
Fastan 2011, 4/11 2010, nr 2.

[12] Luk 12:42.

[13] Sankt Josemaría, Plogfåran, nr
177.

[14] Sankt Josemaría, Vägen, nr 245.

[15] Benedikt XVI, Fastebudskap inför
Fastan 2011, 4/11 2010, nr 2.



[16] Sankt Josemaría, Vägen, nr 307.

[17] Matt 17:5.

[18] Benedikt XVI, Fastebudskap inför
Fastan 2011, 4/11 2010, nr 2.

pdf | Dokument automatiskt skapad
från https://opusdei.org/sv-se/article/

prelatens-brev-mars-2011/ (2026-01-10)

https://opusdei.org/sv-se/article/prelatens-brev-mars-2011/
https://opusdei.org/sv-se/article/prelatens-brev-mars-2011/

	Prelatens brev (mars 2011)

