
opusdei.org

Prelatens brev (mars
2010)

Nu, när fastan redan har börjat,
föreslår biskop Echevarría
”omvända sig varje dag till Gud,
på någon konkret punkt i vårt
liv”.

2010-03-05

Mina kära: må Jesus bevara mina
döttrar och söner!

I årets fastebudskap berör påven det
breda ämnet rättvisa. Med
hänvisning till den klassiska
definitionen av denna dygd – att ge



var och en sitt – förklarar Benedikt
XVI: vad varje människa behöver
mest kan inte garanteras henne
genom lagen. För att kunna leva
livet fullt ut behövs någonting mer
intimt som endast kan ges som en
gåva: vi kunde säga att människan
lever av den kärlek som endast
Gud kan kommunicera, eftersom
han skapade människan till sin
avbild och likhet.[1] Att ge var och
en sitt är inom ramen för de
mänskliga relationerna en
nödvändig utgångspunkt för att ett
rättvist samhälle, ett sant mänskligt
samhälle, skall kunna utvecklas. I
denna betydelse bör därför var och
en anstränga sig för att uppfylla sina
plikter mot andra så bra som möjligt,
vare sig det är på ett individuellt
plan eller i den gemenskap man
tillhör: familjen, företaget och det
civila samhället. Men vi kan inte nöja
oss med det:Var rättvis, ja med
nådens hjälp inte bara rättvis
utan kärleksfull.[2]



Hederligheten, att vara rättsinnig när
man utför sina plikter gentemot de
andra, är grunden för en rätt ordnad
civil samlevnad, men det är ändå
inte tillräckligt. Herren tog på sig att
bota de sjuka, att ge mat åt dem som
hungrade, etc., men han tog också
framför allt hand om att lindra de
andliga behoven: okunskapen om det
gudomliga, syndens sjukdom… Det är
ju som den helige Augustinus skriver
att ”om rättvisa är den dygd som ger
var och en sitt (…), var finns då
människans rättvisa när hon överger
den sanne Guden?”[3] Av denna
anledning underströk vår Fader: Ni
kan vara övertygade om att ni
aldrig kommer att lösa
mänsklighetens stora problem
med enbart rättvisa. När man kort
och gott mäter ut vad som är rätt,
är det inte förvånande om folk
känner sig sårade: människans
värdighet kräver mycket mer, för
människan är Guds barn.
Kärleken till nästan måste



genomsyra och åtfölja rättvisan,
för den mildrar, den gudomliggör
allt: Gud är kärlek(1 Joh 4:16). Vi
måste alltid handla av kärlek till
Gud, som gör det lättare att älska
nästan och som renar och
upphöjer den jordiska kärleken.[4]

Dessa tankar i början av fastan
hjälper oss även att sätta den
inbjudan till omvändelse i praktiken,
som liturgin riktar till oss dessa
veckor som förberedelse inför
påsken. För att bidra effektivt till att
en mer rättvis ordning befästs i
samhället måste vi i första hand
ordna vårt eget inre.

När han anklagade fariséerna vad
gällde ”ren” och ”oren” mat,
uppmärksammade redan vår Herre
att inget av det som kommer in i
människan utifrån kan göra henne
oren. Bara det som kommer ut ur
människan kan göra henne oren.[5]
Det är i själva verket människans



hjärta, sårat av arvsynden och
personliga synder, som är källan till
det stora onda som finns. I
människans hjärta, helat och upphöjt
av nåden, hittas emellertid även
ursprunget till det stora goda som
finns.

Arvsynden var orsaken till att den
ursprungliga gemenskapen, som fast
förenade människorna med Gud och
mellan sig, skingrades. De personliga
synderna gör denna splittring ännu
djupare, så långt att de får den att bli
en djup uppdelning. Vi upptäcker
detta på så många områden i det
individuella och kollektiva livet.
Även om hon av naturen är öppen
för andra, finner människan i sitt
väsen en egendomlig tyngdkraft
som får henne att vända sig till sig
själv och bekräfta sig själv över
och gentemot andra: detta är
egoism, en följd av arvsynden. När
Adam och Eva förfördes av Satans
lögn och tog den hemlighetsfulla



frukten mot Guds befallning,
ersatte de logiken i att lita på
Kärleken med misstänksamhet och
konkurrens; logiken i att ta emot
och förtröstansfullt förvänta från
den Andre med att ängsligt gripa
efter och göra sitt eget (se 1 Mos
3:1-6). De upplevde, som en följd,
en känsla av oro och osäkerhet.
Hur kan människan befria sig från
detta själviska inflytande och
öppna sig för kärleken?[6]

Denna fråga uttrycker varje persons
mest djupa önskan, eftersom alla
män och alla kvinnor, som ju har
skapats av kärlek och för kärlek,
längtar efter att fylla sitt hjärta med
en ren och stor kärlek – hur mycket
de än ibland verkar dölja det – vilket
innebär att ge sig åt Gud och de
andra för Guds skull, på så sätt att
det inte finns plats kvar för en
oordnad egenkärlek. Detta är endast
möjligt med hjälp av Guds nåd som
botar, stärker och upphöjer vår själ;



det är en nåd som kommer till oss i
överflöd, framför allt genom botens
och eukaristins sakrament.

Låt oss därför under denna fasta
främja viljan till ett andligt
förnyande genom att bättre
förbereda oss för att gå till bikt så
ofta vi bör och omsorgsfullt
förbereda oss dagligen för att ta emot
Herren i eukaristin. Låt oss
därutöver göra allt vi kan för att de
personer vi vanligtvis umgås med
går samma väg. Har vi hittat ett
konkret sätt att leva de
fastegärningar som Kyrkan
rekommenderar för denna tid? Att
söka umgås med vår Herre och
jungfru Maria, att utöva
botgöringsandan mer generöst, att
sätta upp konkreta mål för att hjälpa
andra, även och framför allt i
apostolatet, utstakar vägen för att
kunna ta emot påskens frukter med
en väl förberedd själ.



På denna resa blir ansträngningen
för att omvända sig varje dag till
Gud, på någon konkret punkt i vårt
liv, viktigare. Dessa påföljande
förändringar, som ju kan gälla
småsaker, men som görs med samma
beslutsamhet som om det handlade
om stora saker, är mycket viktiga
stunder i vår helgelse. Herren har en
brinnande önskan att denna
omvandling sker i oss, men han
behöver vårt personliga samarbete.
Låt oss komma ihåg den helige
Augustinus ord: Gud, som skapade
dig utan din hjälp, kan inte frälsa dig
utan din hjälp.[7]

Vid varje ingivelse från den helige
Ande frambringar de små vardagliga
framstegen en kraft att öppna vårt
jags dörrar på vid gavel, så att Guds
nåd kan rengöra det och tända en
kärlek till Gud och till nästan i det.
Av denna anledning kan vi inte, som
den helige Josemaría skrev, se på
denna fastetid som på ännu ett



skede, en cyklisk upprepning av en
liturgisk period. Detta ögonblick
är unikt, det är en gudomlig hjälp
som vi måste ta emot. Jesus går
förbi och förväntar sig – idag, nu –
en stor omvandling hos oss.[8]

Låt oss tänka på att detta ord
”rättfärdighet” har en mycket djup
betydelse i Skriften, i synnerhet då
den attribueras till Gud. I denna
betydelse syftar den framför allt till
Guds helighet, som Herren vill
förmedla till oss gratis genom tron på
Jesus Kristus, som den helige Paulus
lär i brevet till romarna. Här görs
ingen åtskillnad. Alla har syndat och
gått miste om härligheten från Gud,
och utan att ha förtjänat det blir de
rättfärdiga av hans nåd, eftersom han
har friköpt dem genom Kristus Jesus.
Gud har låtit hans blod bli ett
försoningsoffer för dem som tror.[9]

Endaste genom att vara förenade
med Jesus i tron och genom



sakramenten blir denna helighet vår
egen, som han har vunnit åt oss
genom att dö på korset för våra
synders skull och uppstå för vår
rättfärdiggörelses skull. I själva
verket upptäcker vi här Guds
rättvisa, som skiljer sig så djupt
från dess mänskliga motsvarighet.
Gud har för oss betalat priset för
utbytet i hans Son, ett pris som
verkligen är ofantligt. Inför
korsets rättvisa kan människan
göra uppror, ty den uppenbarar att
människan inte är en
självtillräcklig varelse, utan i
behov av en Annan för att kunna
förverkliga sig själv helt.
Omvändelse till Kristus, tro på
Evangeliet, betyder ytterst detta:
att lämna illusionen om
självtillräcklighet för att upptäcka
och acceptera sitt eget behov –
behovet av andra och av Gud,
behovet av hans förlåtelse och
hans vänskap.[10]



Hur väl förstår man inte, i detta
sammanhang, det som vår Fader
oupphörligen predikade – först och
främst genom sitt föredöme – om att
dagligen spela den förlorade
sonens roll i vårt liv! Detta är en
lärdom som vi bör återvända till i
varje stund, men särskilt de
kommande veckorna. En människas
liv är på sitt sätt en ständig
återkomst till Fadershuset. Vi
återvänder genom ånger, genom
den hjärtats omvändelse som
innebär att man vill förändras, att
man fattat ett fast beslut att
bättra sitt liv och uttrycker detta i
form av uppoffring och
självutgivelse. Vi återvänder till
Fadershuset genom förlåtelsens
sakrament, i vilket vi genom att
bekänna våra synder åter ikläder
oss Jesus Kristus och blir hans
bröder, medlemmar av Guds
familj. Gud väntar på oss, likt
fadern i liknelsen, med öppna
armar, även om vi inte förtjänar



det. Det spelar ingen roll hur stor
vår skuld är. På samma sätt som
den förlorade sonen behöver vi
bara öppna vårt hjärta, längta
hem efter vår Faders hus, häpna
och glädjas åt den gåva som Gud
ger oss, nämligen att vi kan kalla
oss hans barn, att vi verkligen är
hans barn, även om vårt gensvar
har varit mycket klent.[11]

Vi kommer att ha det lättare att gå
denna väg utan att bli trötta om vi
håller oss mycket nära jungfru
Maria, vår Moder, och den helige
Josef, hennes kyske brudgum. Låt oss
vända oss till dem med stor
förtröstan, under detta marianska år
som vi påbörjat i Verket, med iver att
förnya vår hängivelse i Verket på den
helige Patriarkens högtid. Jag har på
nytt berörts av andra ord av den
helige Josemaría, som vi bör betrakta
på djupet. Med hänvisning till
inledandet av Opus Deis apostoliska
arbete bland kvinnor, sade han till



sina döttrar: Jag trodde att det
bara skulle finnas män i Opus Dei.
Det är inte så att jag inte
uppskattade kvinnorna (…) utan
före den 14 februari 1930, hade jag
ingen aning om att ni skulle finnas
i Opus Dei, även om jag visst hade
en djup önskan i mitt hjärta att i
allt göra Guds vilja.[12] Mina
döttrar och söner, söker vi livnära
denna inställning – viljan att uppfylla
Guds vilja – alltid? Förstår vi att
endast denna iver har någon
betydelse i en kristen kvinnas och
mans gärningar?

Förra månaden reste jag kort till
Valencia – inbjuden av ärkebiskopen
i ärkestiftet inom ramen för
prästadömets år – och till Palma de
Mallorca, på Balearerna, där
prelaturens arbete växer kraftigt. På
både ställena kunde jag återigen
handgripligen ta på behovet av Gud
som bor i så många själar, och jag
betraktade hur man tar emot Opus



Deis anda med tacksamhet, som
hjälper dem att söka och hitta den
heliga Treenigheten i de vardagliga
sysslorna. Såsom varje gång då jag
företar mig dessa resor, stödde jag
mig på vars och ens av era böner.
Fortsätt alltid att stödja mig!

Den 23 mars är ännu en årsdag av
vår älskade don Álvaros hädanfärd.
När jag tänker på hans ihärdighet att
alltid leda oss i riktning mot jungfru
Maria, föreslår jag att ni privat
vänder er till hans förbön så att
nådegåvorna under detta marianska
år når djupet av era själar.

I slutet av månaden, den 28 mars,
ihågkommer vi en ny årsdag av vår
Faders prästvigning. Låt oss be till
honom för påven och hans
medarbetare, för de andra
biskoparna, för prästerna över hela
världen, för präst- och
ordenskallelser, för hela Guds folks



helighet, som Gud har köpt med sitt
blod.[13]

Med all sin tillgivenhet välsignar er

er Fader

+ Javier

Rom den 1 mars 2010

[1] Benedikt XVI, Påvens
fastebudskap för 2010, 30/10 2009.

[2] Den helige Josemaría, När Kristus
går förbi, nr 77.

[3] Den helige Augustinus, De civitate
Dei, XIX, 21.

[4] Den helige Josemaría, Guds
vänner, nr 172.

[5] Mk 7:15.

[6] Benedikt XVI, Påvens
fastebudskap för fastan 2010, 30/10
2009.



[7] Den helige Augustinus, Sermo 169,
13 (PL 38, 923).

[8] Den helige Josemaría, När Kristus
går förbi, nr 59.

[9] Rom 3: 22-25.

[10] Benedikt XVI, Påvens
fastebudskap för 2010, 30/10 2009.

[11] Den helige Josemaría, När
Kristus går förbi, nr 64.

[12] Den helige Josemaría,
Anteckningar tagna under en
familjär samling, 11/7 1974

[13] Jfr 1 Kor 6:20; 7:23.

pdf | Dokument automatiskt skapad
från https://opusdei.org/sv-se/article/

prelatens-brev-mars-2010/ (2026-01-11)

https://opusdei.org/sv-se/article/prelatens-brev-mars-2010/
https://opusdei.org/sv-se/article/prelatens-brev-mars-2010/

	Prelatens brev (mars 2010)

