
opusdei.org

Prelatens brev (juli
2010)

Att omvandla arbetet till en bön
till Gud: denna är det främsta
budskap som Opus Dei
utbildning påminner många
kristna om. Prelaten fördjupar
sig i det i hans brev för
junimånad.

2010-08-14

Mina kära: må Jesus bevara mina
döttrar och söner!

Det har gått trettiofem år sedan Gud
kallade vår Fader den 26 juni 1975



att njuta av hans närvaro i himlen
för evigt. Liksom under tidigare
årsdagar har otaliga människor
deltagit i mässor firade till den helige
Josemarías ära över hela världen
med anledning av hans liturgiska
minnesdag. På många platser har en
intensiv tacksägelse höjts till Herren
för att ha gett världen och Kyrkan en
sådan herde som vår helige
grundare, som är en förebild för det
kristna livet och en värdefull
förebedjare för alla våra andliga och
materiella behov.

Den högtid som precis firats utgör
dessutom ett tillfälle att betrakta den
helige Josemarías budskap på djupet,
det budskap som han genom Guds
vilja spred till kvinnor och män: att
vi med hjälp av Guds nåd kan och
bör nå heligheten, dvs kärlekens
fullkomlighet, den fulländade
föreningen med Gud, genom att
troget och noggrant utföra vårt



yrkesarbete och i de andra vanliga
omständigheterna i livet.

Låt oss fördjupa oss i det som utgör
kärnan i denna lära: behovet att
anstränga sig för att omvandla
arbetet, vilket arbete som helst, både
kroppsarbete och intellektuellt
arbete, till sann bön. Evangeliet
bekräftar tydligt behovet att alltid be
och inte ge upp;[1] och den helige
Paulus, som tagit denna lära till sig,
tillägger: sine intermissione orate,[2]
be ständigt. Rådet är lika starkt som
ett bud. Men det vore inte möjligt att
omsätta det i praktiken om vi tolkade
det på fel sätt som om det vore
nödvändigt att be muntliga och inre
böner hela tiden; detta skulle vara en
omöjlighet i vår situation i jordelivet.
Utförandet av de uppgifter som
upptar oss – i familjen, yrkesmässiga,
sociala, idrottsmässiga, etc – kräver
ofta att vårt minne och vårt förnuft
hela tiden är uppmärksamma, samt
en fast viljeansträngning. Med tanke



på detta kommer jag ihåg den helige
Josemarías stora glädje då han, efter
att under många år ha förkunnat att
vi till och med kan omvandla
sömnen till bön, hittade en text av
den helige Hieronymus där samma
tanke uttrycktes.[3]

Men vi bör betrakta denna maning
från Mästaren i sitt sanna djup. Han
inbjuder oss att levandegöra hela
människans liv, i alla dess
dimensioner, med ivern att
omvandla det till bön: en lika 
ständigbön, som hjärtats slag,[4]
även om den ofta inte uttrycks i ord.
Så lärde den helige Josemaría sina
döttrar och söner och alla de
personer som vill helga sig enligt
Verkets anda. Han sade ofta: Opus
Deis vapen är inte arbetet: det är
bönen. Därför omvandlar vi
arbetet till bön och har en
kontemplativ själ.[5]



Att omvandla arbetet till bön. Denna
dagliga ansträngning att uppföra oss
som kontemplativa kvinnor och män
under livets mest skilda
omständigheter pekar på det höga
mål, lika hög som heligheten, vilket –
låt oss vara övertygade om detta –
blir uppnåeligt med nådens hjälp. 
Det är nödvändigt att leva en
andlighet som hjälper de troende
att helga sig genom sitt arbete,[6]
förkunnade påven med anledning av
den helige Josefs person. Endast
genom att sätta det dagliga arbetet i
innerligt samband med viljan att bli
helig är det möjligt för den stora
majoriteten kristna att på allvar
sträva mot det kristna livets fullhet.

Jag kommer att tänka på de
tacksägelser som sprang upp ur vår
Faders hjärta då han läste sina
döttrars och söners brev. Han blev
rörd då en jordbrukare, en medlem i
Verket, berättade för honom att han
steg upp mycket tidigt och redan bad



till Herren om att vår Fader skulle
sova gott. Denna person tillade att
senare, då han med traktorn
öppnade upp fårorna i jorden, bad
bönen Påminn dig och andra böner.
Vår Fader njöt mycket då han märkte
att ett verkligt kontemplativt liv
fanns, mitt i alla arbetsuppgifter på
åkern.

I det apostoliska brev som Guds
tjänare Johannes Paulus II skrev i
början av det nya årtusendet, där
han uppmanade till helighet,
uttryckte han sig på följande sätt:
man får inte förstå detta
fullkomlighetsideal på ett felaktigt
sätt, som om det vore ett slags
extraordinärt liv, som bara kan föras
av några få ”helighets-genier”.
Helighetens vägar är många och
anpassade till varje enskild
människas kallelse (…). Nu är det tid
att på nytt med övertygande kraft
klargöra det vanliga kristna livets
”höga måttstock” för alla. Hela den



kyrkliga gemenskapens och den
kristna familjens liv måste gå i denna
riktning.”[7]

Vår Fader upprepade denna lära en
och annan gång och hävdade att 
kontemplationen inte är
förbehållen privilegierade
människor. Några personer,
hävdade han på ett åskådligt sätt så
att de som lyssnade på honom skulle
komma ihåg det, som bara har
torftig kunskap om religion, tror
att kontemplativt ordensfolk
befinner sig i extas hela dagen.
Detta är en stor naivitet.
Munkarna i sina kloster arbetar
med tusen saker varje dag: de
städar huset och ägnar sig åt
uppgifter för att tjäna sitt
uppehälle. Till mig skriver ofta
folk från kontemplativa ordnar
som är glada över och tillgivna
Verket och berättar att de ber
mycket för oss. De förstår det som
många människor inte förstår:



vårt sekulära liv som
kontemplativa mitt i världen, mitt
i världsliga bestyr. Vår cell är
gatan: där är vi inlåsta. Var låser
man in saltet? Vi bör anstränga
oss för att inte tappa vår sälta.
Vår reträtt bör vara alla saker i
världen.[8]

Såsom kroppen behöver luft för att
andas och blodomlopp för att
bibehålla livet, så behöver själen
alltid förbli i kontakt med Gud under
dagens tjugofyra timmar. Den sanna
fromheten leder till att föra allting
till Herren, arbete och vila,
glädjeämnen och sorger, framgångar
och motgångar, sömn och vaka. Som
don Álvaro skrev 1984, ”mellan
världsliga bestyr och det andliga
livet, mellan arbetet och bönen kan
det inte bara finnas ett mer eller
mindre lyckat ”vapenstillestånd”; det
bör finnas en fullständig förening, en
sammansmältning som inte lämnar
några avfall. Arbetet ger bönen



näring och bönen genomsyrar
arbetet.”[9]

För att nå detta mål behövs utöver
nådens hjälp en ständig personlig
ansträngning, som ofta gör sig
konkret i små saker: att be en
bönesuck eller en kort muntlig bön
när man förflyttar sig eller gör en
paus i arbetet; blicka kärleksfullt på
en bild av den korsfäste eller av
jungfru Maria, som vi diskret
placerat på vår arbetsplats, etc. Allt
detta tjänar till att i vår själ ha en
levande grundrörelse inriktad på
Herren, som vi varje dag försöker
främja i mässan och särskilda
stunder ägnade åt stilla bön. Trots att
vi vid många tillfällen är upptagna
av olika sysslor (eftersom sinnet
upptas helt av uppgifterna) fortsätter
själen på detta sätt att vara fäst i
Herren och upprätthåller en dialog
med honom som inte består av ord,
och inte heller av medvetna tankar,
utan av hjärtats rörelse, av viljan att



göra allt in i minsta detalj av kärlek,
och offra det vi sysslar med.

När vi uppför oss på detta sätt blir
yrkesarbetet en idrottsplats där man
övar de mest olika mänskliga och
övernaturliga dygder: flit, ordning,
utnyttjande av tiden, styrka för att
slutföra jobbet, omsorg om
småsaker…; och så många detaljer
där vi visar omsorg om de andra och
som är uttryck för en uppriktig och
finkänslig kärlek.

Ni kan vara övertygade om att det
inte är svårt att förvandla arbetet
till en bönedialog. Så snart som du
uppoffrar det och skrider till
verket, lyssnar Gud redan och
uppmuntrar dig. Vi kommer att bli
kontemplativa människor mitt i
vårt dagliga arbete! För vi är
säkra på att han ser oss samtidigt
som han ber oss att övervinna oss
själva ännu en gång: en liten
uppoffring, ett leende mot en



person som kommer olägligt, att
börja med den arbetsuppgift som
är minst givande men mest
brådskande, att vårda detaljer i
fråga om ordning, att uthålligt
uppfylla vår plikt, trots att den
lätt skulle kunna lämnas åt sidan,
att inte lämna till morgondagen
det vi skall avsluta idag. Och allt
detta för att glädja Honom, Gud
vår Fader! På ditt skrivbord, eller
på något diskret ställe som inte
väcker uppmärksamhet men som
du kan använda som
väckarklocka för din
kontemplativa anda, kan du sätta
ett krucifix, som för din själ och
ditt sinne är den handbok i vilken
du lär dig tjäna.[10]

Med samma ansträngning som han
ledde andra att omvandla arbetet till
bön, höll han fast vid behovet att inte
överge stunderna då vi ägnar oss
exklusivt åt Herren: ofta
återkommande mässbesök och



kommunion, stunderna av stilla bön,
rosenkransen och andra
välbeprövade fromhetsövningar i
Kyrkan; med desto större omsorg ju
större svårigheter uppstår på grund
av ett pressat arbetsschema, trötthet
eller torra stunder som förr eller
senare förekommer i allas liv.
”Sådana övningar, påminde don
Álvaro, bör inte uppfattas som
avbrott i arbetstiden; de är inte
parenteser under dagens lopp. När vi
ber, överger vi inte de ”profana”
uppgifterna för att dyka ner i
”heliga” uppgifter. Bönen utgör
tvärtom den mest intensiva stunden
för den hållning som en kristen har i
allt det han eller hon gör och skapar
det djupaste bandet (eftersom det är
det innerligaste) mellan det arbete
som utförts och det som man skall
göra precis efteråt. På ett parallellt
plan kan den kristne precis få ut det
han eller hon behöver för att nära
den stilla eller muntliga bönens eld
samt nya krafter för att tillbe, vara



tacksam och tillitsfullt överge sig åt
Gud.”[11]

Inom ett para dagar åker jag till
Ecuador, Peru och Brasilien för att
vara med mina döttrar och söner och
stimulera deras apostoliska arbete.
Jag ber er att ni som alltid håller mig
sällskap under denna resa med er
bön, med uppoffrandet av ert arbete
och er vila, ni som nu njuter av
semesterledighet. Ta vara på
umgänget med Gud även dessa dagar
och kom ihåg det som vår Fader
lärde oss: Jag har alltid ansett att
vila är tid då man lägger
vardagens göromål åt sidan,
aldrig att det skulle vara dagar av
sysslolöshet. Att vila är att ta igen
sig: att samla krafter, bilda sig
ideal, göra upp planer ... Kort sagt:
att byta sysselsättning, för att
sedan återgå, med ny entusiasm,
till sina vanliga aktiviteter.[12]



Denna månad infaller även den 75:e
årsdagen av att vår älskade don
Álvaro sade till Herren: Här är jag!
Jag anbefaller er och min trohet till
honom så att den varje dag är
helgjuten och så att ni bär mina
böneämnen på era axlar.

Med all sin tillgivenhet välsignar er

er Fader

+ Javier

Pamplona den 1 juli 2010

[1] Luk 18:1.

[2] 1 Tess 5:17.

[3] Jfr Helige Hieronymus, In
Psalmos, kommentar till psalm 1
(CCL 78, 5-6).

[4] Den helige Josemaría, När Kristus
går förbi, nr 8.



[5] Den helige Josemaría,
Anteckningar tagna under en
familjesammankomst, 23/4 1959.

[6] Benedikt XVI, predikan, 19/3 2006.

[7] Johannes Paulus II, ap. brev., 
Kyrkan i det tredje årtusendet, 6/1
2001, nr 31.

[8] Den helige Josemaría,
Anteckningar tagna under en
familjesammankomst, 30/10 1964.

[9] Don Álvaro del Portillo, Il lavoro
si trasformi in orazione, artikel
publicerad i tidningen “Il Sabato”,
7/12 1984, (“Rendere amabile la
verità”, Libreria Editrice Vaticana,
Roma 1995, s 649).

[10] Den helige Josemaría, Guds
vänner, nr 67.

[11] Don Álvaro del Portillo, op. cit. ss
650-651.



[12] Den helige Josemaría, Plogfåran,
nr 514.

pdf | Dokument automatiskt skapad
från https://opusdei.org/sv-se/article/
prelatens-brev-juli-2010/ (2026-01-11)

https://opusdei.org/sv-se/article/prelatens-brev-juli-2010/
https://opusdei.org/sv-se/article/prelatens-brev-juli-2010/

	Prelatens brev (juli 2010)

