
opusdei.org

Prelatens brev
(februari 2011)

“Närheten till Gud leder
nödvändigtvis till närheten till
andra, nära och fjärran.” Det är
en av de slutsatser som Opus
Deis prelat föreslår i sitt
månadsbrev.

2011-02-14

Mina kära: må Jesus bevara mina
döttrar och söner!

Med stor glädje har vi, liksom
oräkneliga barn i Kyrkan och så
många andra personer över hela



världen, tagit emot nyheten om den
kommande saligförklaringen av
Guds tjänare Johannes Paulus II den
första maj i år. Detta datum, Josef
arbetarens liturgiska minnesdag,
sammanfaller i år med den andra
påsksöndagen, tillägnad Guds
barmhärtighet, som denne
oförglömlige påve var så hängiven.

Jag kom att tänka på att det bästa
sättet att tacka den heliga
Treenigheten för denna ytterligare
gåva till Kyrkan och till människorna
sammanfattas med att med ny kraft
och fulla av glädje på nytt beträda
vägen av helgandet i livets vanliga
omständigheter, vilket vi lärt oss av
den helige Josemaría och som
Johannes Paulus II, i hans apostoliska
brev tillägnat det nya årtusendet,
angav som den främsta utmaningen
som riktas till alla kristna utan
undantag. ”Detta fullkomlighetsideal
- uppmärksammade han ˗ får inte
missförstås, som om det vore ett



slags extraordinärt liv, som bara kan
föras av några få ”helighetsgenier”.
Helighetens vägar är många och
anpassade till varje enskild
människas kallelse (…). Det är tid att
på nytt med övertygande kraft
klargöra det vanliga kristna livets
”höga måttstock” för alla. Hela den
kyrkliga gemenskapens och den
kristna familjens liv måste gå i denna
riktning.”[1] Detsamma sade han i
bullan för vår Faders
helgonförklaring där han kallade
honom ”vardagslivets helgon”.[2]

Liturgin för de kommande
söndagarna under året
uppmärksammar detta brådskande
behov då vi läser Matteusevangeliets
femte kapitel. För två dagar sedan
förkunnades stället om
saligprisningarna som inleder
Bergspredikan. De efterföljande
söndagarna kommer vi att få höra
följderna av denna kallelse till
helighet, som Herren utlägger genom



att visa alla hur hans lära leder till
den lagens fullhet, som Gud hade
överlämnat till Moses på Sinais berg.
I slutet av kapitlet sammanfattar han
sin lära på detta sätt: Var fullkomliga,
så som er Fader i himlen är
fullkomlig.[3]

Utan Jesus Kristus skulle det vara
omöjligt att sträva efter detta mål: 
sine me nihil potestis facere,[4]
preciserar han i Johannesevangeliet.
Var och en bör samarbeta frivilligt
och öppna sig för den helige Andes
nåd som förmedlas till oss särskilt i
sakramenten, genom synliga tecken
som Herrens godhet och vishet har
fastställt för att närma sig sin
skapelse. Gud är inte en avlägsen
Gud som befinner sig alltför långt
borta och är alltför stor för att
ägna sig åt våra småsaker, sade
Benedikt XVI. Han fortsatte: just
eftersom han är stor, kan han
intressera sig även för småsaker.
Eftersom han är stor är inte



människans själ, människan själv,
skapad av den eviga kärleken,
något litet, utan hon är stor och
värd hans kärlek.[5] Därefter talade
Påven om reaktioner av rädsla inför
Guds helighet, om vilka kan läsas i
Gamla testamentet, och tillade att
efter att Messias har kommit till
jorden är inte Guds helighet bara
en glödande makt inför vilken vi
bör avlägsna oss med fruktan; den
är en kärlekskraft och därför en
renande kraft, som botar allt.[6]

Vår Frus tempelgångs högtid som vi
firar i morgon den andra februari
tillsammans med Herrens
frambärande i templet talar just till
oss om behovet att rena oss från våra
synder, vilket är det första och
oumbärliga steget för att gå
helighetens väg. Detta ställe i
evangeliet betraktas i Rosenkransens
fjärde glädjerika hemlighet, som den
helige Josemaría lärde oss att
betrakta genom att inbjuda oss att 



träda in i denna del av Marias liv. Låt
oss komma ihåg detta: efter att ha
nämnt händelsen i Lukasevangeliet,
skriver vår Fader: Den här gången,
min vän, kommer du att vara den
som bär buren med
turturduvorna. - Har du märkt?
Hon - den obefläckade! -
underordnar sig lagen som vore
hon oren. Lille dumbom, nog skall
väl denna förebild lära dig att
uppfylla Guds heliga lag oavsett
alla personliga uppoffringar? Att
renas! Du och jag, vi behöver
verkligen renas! - Vi behöver göra
bot, och utöver botgöringen,
Kärleken. Kärlek som likt ett
brännjärn sveder bort rosten ur
våra själar och eld som med
gudomliga lågor sätter våra
eländiga hjärtan i brand.[7]

Mer än tjugo århundraden har gått
sedan Guds Sons återlösande
människoblivande och dessvärre är
synden fortfarande närvarande på



jorden. Även om Kristus har
övervunnit den genom sin död på
korset och sin ärorika uppståndelse,
beror tillämpandet av dessa oändliga
förtjänster även på vårt samarbete.
Var och en av oss, som har skapats
till Guds avbild och likhet, bör
anstränga sig att tillägna sig
Frälsarens förtjänster och samarbeta
med honom i tillämpandet av
återlösningen. Han förväntar sig
särskilt denna tjänst av oss som vill
följa honom på nära håll i hans
heliga Kyrka, som är ett medel och
redskap för frälsningen av hela
mänskligheten. Anstränger du dig för
att avlägsna det som avlägsnar dig
från Gud? Ger du varje dag glöd åt
din vilja att nå en större förtrolighet
med Herren?

Vår erfarenhet av synden skall
alltså inte få oss att tvivla på vårt
uppdrag. Visst kan våra synder
göra det svårt för andra att känna
igen Kristus. Därför måste vi



modigt bemöta vårt personliga
elände, söka efter rening. Men vi
vet även att Gud inte har lovat oss
den fullständiga segern över det
onda i detta livet, utan begär att vi
skall kämpa. Sufficit tibi gratia
mea (2 Kor 12:9), min nåd är allt
du behöver, svarade Gud Paulus,
som bad om att få bli befriad från
den svaghet som förödmjukade
honom. Guds makt uppenbaras i
vår svaghet och driver oss till att
kämpa, till att slåss mot våra
brister, även om vi vet att vi under
vår vandring genom jordelivet
aldrig helt kommer att uppnå
segern. Det kristna livet består i
att ständigt börja och börja om,
att förnya sig varje dag.[8]

Vi kommer att kämpa mot synden
och dess följder effektivt i vårt
personliga liv genom att närma oss
till botens sakrament med sann
ånger, så ofta det behövs, dessutom i
vetskap om att detta Guds



barmhärtighets sakrament har
instiftats av vår Herre inte bara för
att förlåta allvarliga synder utan
även för att stärka våra själar i
kampen mot vår helgelses fiender. 
På det sättet uppenbarar sig
Kristus, inte trots vårt elände,
utan på sätt och vis genom vårt
elände, genom det liv vi lever som
människor gjorda av kött och lera:
i våra ansträngningar för att bli
bättre, att förverkliga en kärlek
som strävar efter att vara ren
genom att vi betvingar vår egoism,
genom att vi hänger oss fullt ut åt
våra medmänniskor och gör vårt
liv till ett ständigt tjänande.[9]

För flera år sedan, i början av sitt
pontifikat, varnade Benedikt XVI för
en vanlig frestelse idag: att felaktigt
tänka att friheten att säga nej [till
Gud] och att sjunka till syndens
mörker och vilja handla på egen
hand är en del av att vara
människa på riktigt; att vi bara då



kan njuta av hela den bredd och
det djup som det innebär att vara
människor och helt oss själva; att
vi bör pröva denna frihet, till och
med mot Gud, för att helt bli oss
själva. Med ett ord, sade Påven, 
anser vi att det onda i grund och
botten är gott, att vi behöver det,
åtminstone lite grann, för att
erfara varats fullhet.[10]

Det räcker med att titta på
omvärlden för att upptäcka vad detta
felaktiga resonemang leder till, vilket
ibland kan dyka upp i deras tankar,
som vill göra Guds vilja. Därför sade
Påven: vi kan se att det inte
förhåller sig så, det vill säga att det
onda alltid är ett gift som inte
upphöjer människan utan
förnedrar och förödmjukar henne.
Det gör henne inte större, renare
och rikare, utan det skadar henne
och gör henne mindre.[11]



I detta sammanhang är det liturgiska
minneshögtiden av Vår Fru av
Lourdes, vilket vi firar den 11
februari, särskilt viktigt. Efter att
Jungfru Maria hade visat sig flera
gånger på denna avlägsna plats i
Pyrenéerna för en flicka och sagt åt
henne att be och få andra att be för
syndarna, avslöjade vår Fru sin
identitet: Jag är den obefläckade
avlelsen, det vill säga, den varelse
som på grund av ett särskilt
privilegium från Gud skapades att
vara en värdig mor åt Gud och därför
bevarad från arvsynden och all
personlig synd alltifrån avlelsens
första stund. Låt oss be en så stor
Förebedjerska att hon må blicka på
oss med barmhärtighet och över
världen, som är i så stort behov av
återlösning, utgjuta de överflödande
nådegåvor som hennes Son har
förtjänat.

Ansträngningen att alltid leva i Guds
nåd avlägsnar inte den kristne från



sina medmänniskor. Den gör honom
eller henne tvärtom mer känslig för
andras andliga och materiella behov
och gör hans eller hennes hjärta gott,
i stånd att känna medlidande med
och ge sitt liv för alla. Närheten till
Gud leder nödvändigtvis till
närheten till andra, nära och fjärran. 
Vi ser detta hos Maria. Det faktum
att hon är helt i Gud är
anledningen till att hon även är
nära människorna. Därför kan hon
vara all trösts och hjälps Moder, en
moder som alla i sin svaghet och
synd vågar vända sig till i vilket
behov som helst, eftersom hon
förstår allt och är den skapande
godhetens öppna kraft för alla.[12]

Dessa tankar kan hjälpa oss att oftare
och bättre ta vara på de nådegåvor
som Jungfru Maria - så hoppas vi -
överöser oss med även nu då det
marianska året avslutas. Det når sitt
slut den 14, årsdagen av två
ingripanden av Herren i Verkets



historia: vid det första visade han
den helige Josemaría att Opus Dei
även var för kvinnor och vid det
andra uppenbarade han hur de
första prästerna i Verket kunde
inkardineras. Låt oss förbereda oss
på så sätt att vår tacksägelse till Gud
för hans barmhärtighetsgärningar
springer ur ett förkrossat och
nedbrutet hjärta,[13] renat på djupet
genom ett fruktbart mottagande av
försoningens sakrament. Låt oss ta
emot den helige Josemarías råd: Be
Jesus att ge dig en Kärlek som en
renande eld, där ditt stackars kött
- ditt stackars hjärta - förbränns
och renas från allt världsligt
elände ... Och be att hjärtat, när
det väl har tömts på dig, må fyllas
av honom. Be honom att skänka
dig en radikal motvilja mot allt
världsligt: att bara Kärleken må
vara ditt stöd.[14]

Det finns flera årsdagar denna
månad. Låt oss vid dessa tillfällen



höja våra själar till Herren: ut in
gratiariuim semper actione
maneamus!, i en ständig tacksägelse.
Tänk på att Verket, mitt barn, är ditt,
vars och en av er.

Den helige Josefs högtid närmar sig,
som har en sådan fast förankring i
Kyrkan och i Opus Dei. I enlighet
med en gammal och ny andaktsform,
låt oss ta vara på de sju söndagar
som den kristna fromheten ägnar åt
att förbereda denna högtid. Jag
kommer ihåg att vår Fader, då jag
fyllde på hans fickkalender varje år,
bad mig att skriva detta
skyddshelgons smärtor och
glädjeämnen, för att kunna betrakta
dem på var och en av dessa
söndagar. Det var ett sätt att
förbereda sig bättre för högtiden av
den person som han med stor
tillgivenhet och tacksamhet kallade 
min Fader och Herre, som jag
älskar så djupt.



Tillsammans med er har jag smitit till
Bryssel. Där såg jag hand i hand med
vår Fader hur Verket växer sig enad
och säker. Jag tänkte att det måste
vara så, tack vare vars och ens
dagliga gensvar, även med tanke på
att man kallar på oss från många
platser. Må man inte kunna säga om
någon av oss att vi ryggar tillbaka
inför detta angelägna behov.

Låt oss vända oss till don Álvaro, som
firade sin namnsdag den 19 februari
och verkade mycket apostoliskt varje
dag. Hans liv ledde honom alltid att
intressera sig för alla människor och
denna iver präglade hans umgänge
med alla han talade med.

Igår tog Påven emot mig i en
audiens. Jag var där tillsammans
med er alla och jag förklarade för
honom att vi, som vår Fader lärde
oss, vill levaomnes cum Petro ad
Iesum per Mariam! Han sade att
han tackade för denna hjälp av hela



sitt hjärta. Han gav välsignelsen till
var och en av oss. Eftersom han
räknar med dig och med mig, låt oss
hänge hela vårt liv genom att följa
hans lära, förenade med honom och
hans böneämnen. Låt oss älska
Påven djupt!

Innan jag avslutar dessa rader ber
jag er på nytt att ha alla mina
böneämnen mycket närvarande och
anförtro dem på ett särskilt sätt åt
den obefläckade Jungfrun, Mater
Pulchrae dilectionis, den sköna
kärlekens Moder.

Med all sin tillgivenhet välsignar er

er Fader

+ Javier

Rom den 1 februari 2011

[1] Johannes Paulus II, Apost. brev 
Novo millenio ineunte, 6/1 2001, nr
31.



[2] Johannes Paulus II, Litterae
decretales för helgonförklaringen av
Josemaría Escrivá, 6/10 2002.

[3] Matt 5:48.

[4] Joh 15:5.

[5] Benedikt XVI, Predikan under
mässan in cena Domini, 13/4 2006.

[6] Ibid. [7] S:t Josemaría, 
Rosenkransen, fjärde glädjerika
hemligheten.

[8] S:t Josemaría, När Kristus går
förbi, nr 114.

[9] Ibid. [10] Benedikt XVI, Predikan
under Marie obefläckade avlelses
högtid, 8/12 2005.

[11] Ibid. [12] Ibid. [13] Ps 50 [51]:19.

[14] S:t Josemaría, Plogfåran, nr 814.



pdf | Dokument automatiskt skapad
från https://opusdei.org/sv-se/article/

prelatens-brev-februari-2011/
(2026-01-10)

https://opusdei.org/sv-se/article/prelatens-brev-februari-2011/
https://opusdei.org/sv-se/article/prelatens-brev-februari-2011/

	Prelatens brev (februari 2011)

