
opusdei.org

Prelatens brev
(december 2012)

Biskop Javier Echevarría
fortsätter att gå igenom
Trosbekännelsen med
anledning av Trons år. I detta
brev kommenterar han orden:
”Jag tror på en Herre, Jesus
Kristus, Guds enfödde Son, född
av Fadern före all tid…”

2012-12-25

Mina kära: må Jesus bevara mina
döttrar och söner!



Kvällen innan jag reste till Andorra
lämnade jag detta brev färdigskrivet,
så att det skulle kunna skickas till er
den första december. Jag har åkt hit
inbjuden av ärkebiskopen för att
delta i den sjuttiofemte årsdagen av
den helige Josemarías ankomst till
landet, efter att, med Guds tydliga
skydd, ha flytt från den sorgliga
förföljelsen av de troende under
spanska inbördeskriget. Han kom till
Sant Julià de Lòria, den första
bebyggelsen på andorransk mark,
morgonen den 2 december 1937.
Tillsammans med dem som följde
med honom hälsade han på det allra
heligaste sakramentet i byns kyrka
(han kunde inte fira mässan
eftersom de liturgiska föreskrifter
som rådde då föreskrev att man
skulle ha fastat sedan klockan tolv
natten innan). Inte förrän dagen
därpå, den 3 december, firade han
det heliga mässoffret iklädd de
mässkrudar som han inte hade
kunnat använda under flera



månader. Denna första mässa i
Andorra ägde rum i kyrkan i Les
Escaldes, en ort där de hade hittat
rum och som ligger nära
huvudstaden, .

Jag vill inleda detta brev med dessa
minnen så att vi tackar Gud mycket
för att, genom jungfru Marias förbön,
ha tagit hand om den helige
Josemaría med en särskild försyn
dessa svåra månader. Låt oss följa
vår grundares föredöme i trohet och
alltid överlämna oss med full
förtröstan i Guds händer, särskilt när
omständigheterna är mer krävande.
Även de första männen, som kom på
30-talet då Verket redan ”var i gång”,
har lärt oss något om den stora tro de
hade på Gud och på den helige
Josemaría, då inte något ”mer än”
vår Faders tro fanns: må vi alla vara
lojala redskap.

Förra månaden inbjöd jag er att
tänka på den första trossatsen i



trosbekännelsen, grunden för hela
vår tro. ”Vi tror på en Gud, Fader,
Son och helig Ande, Skapare av allt
synligt, såsom denna värld där vårt
flyktiga liv fortlöper, av allt osynligt,
såsom de rena andar, som också
kallas änglar, och Skapare av den
andliga och odödliga själen i varje
människa.” [1] Så inledde Paulus VI 
Guds folks trosbekännelse 1968, då
han avslutade det trons år som han
hade sammankallat för att minnas
det nittonde århundradet efter de
heliga apostlarna Petrus och Paulus
martyrskap.

Medveten om den outtömliga
rikedom som finns i uppenbarelsen
och ständigt bistådd av den helige
Hjälparen, har Kyrkan hållit på och
fördjupat sig i Treenighetens
mysterium med förnuftet. Tack vare
ansträngningen hos många
generationer av helgon – kyrkofäder
och kyrkolärare i Kyrkan – har hon
lyckats sprida lite ljus över detta



stora trosmysterium, inför vilket,
som vår Fader sade, vi varje dag
förundras över, samtidigt som vi vill
få vårt umgänge med var och en av
de tre gudomliga personerna att
växa.

”Gud är en enda, men inte ensam” 
[2] , säger en mycket gammal
trosbekännelse. Då Katolska Kyrkans
katekes kommenterar detta,
förklarar den att det är så eftersom
”’Fader’, ’Son’ och ’helig Ande’ inte
helt enkelt är namn på olika sätt för
Gud att existera, ty de är verkligen
skilda från varandra: ’Den som är
Son är inte Fader och den som är
Fader är inte Son, och inte heller den
helige Ande är Fader eller Son’”. [3]
Ni kan inte föreställa er hur glad vår
grundare blev i Marseille då han i en
teckning på en ristad sten såg en
symbol för den heliga Treenigheten
som han ville placera i
prelatskyrkans krypta.



Jag fortsätter nu med
trosbekännelsens andra sats. Jag tror
på en enda Herre, Jesus Kristus , Guds
enfödde Son, född av Fadern före all
tid, Gud av Gud, ljus av ljus, sann Gud
av sann Gud, född och icke skapad, av
samma väsen som Fadern, på honom
genom vilken allting är skapat . [4]

I Gud är födelsen helt och hållet
andlig. ”I likhet med det mänskliga
sinnets kunskapsprocess där
människan gör en bild av sig själv, en
idé eller ett ’koncept’ då hon lär
känna sig själv (…), som från latinets 
verbum ofta kallas ett inre ord, vågar
vi tänka på Sonens födelse eller Guds
eviga ’koncept’ och inre Ord. När
Gud lär känna sig själv, föder han
Sonen-Ordet, som är Gud liksom
Fadern. I denna födelse, är Gud
samtidigt Fader som föder och Son
som blir född, i Gudomlighetens
fullkomliga identitet, som utesluter
en mångfald av ’gudar’. Ordet är
Sonen som har samma väsen som

https://sv.wikipedia.org/wiki/Jesus_Kristus
https://sv.wikipedia.org/wiki/Jesus_Kristus


Fadern och är tillsammans med
honom den ende Guden som
uppenbarade sig i Gamla och Nya
testamentet.” [5] Jag tar inte nu upp
personen den helige Ande, en ende
Gud tillsammans med Fader och med
Sonen.

Det är förvisso så att det är omöjligt
att ta bort det dunkla som finns i vårt
sinne, då vi tänker på honom som 
bor i ett ljus som ingen kan nalkas . 
[6] Vare sig människornas eller
änglarnas eller någon annan skapad
varelses förnuft är förmöget att
förstå Guds outtömliga väsen: om du
förstår den, handlar det inte om Gud ,
säger ett ordspråk. Våra själar, som
skapades av Gud och för Gud, längtar
ändå efter att lära känna sin Skapare
och Fader bättre, för att älska och ära
honom mer; att se Treenigheten och
njuta av hans eviga närvaro.

I samband med detta uppmuntrar
Benedikt XVI oss alla troende att inte



nöja oss med den kunskap om Gud
som vi kan ha fått. De mest sanna
glädjeämnena , sade han vid en
audiens för inte så länge sedan, 
förmår att i oss utlösa den sunda
oro som leder oss till att vara mer
krävande (vilja nå högre eller
djupare) och att uppleva ännu
tydligare att inget ändligt kan fylla
vårt hjärta. På detta sätt kommer
vi att avväpnade sträva mot detta
mål som vi inte kan bygga upp
eller nå på egen hand och att inte
tappa modet på grund av den
trötthet eller de hinder som föds
från vår synd . [7]

Den helige Irenaeus av Lyon, en av
de första kyrkofäder som ansträngde
sig för att tränga in i den heliga
Treenighetens skapargärning,
förklarade att ”det finns endast en
Gud ... : Han är Fadern, han är Gud,
han är Skaparen, han är
Upphovsmannen, han är Ordnaren.
Han har gjort allt genom sig själv , det



vill säga genom sitt Ord och genom
sin Vishet”, ”genom Sonen och
Anden”. [8] Han använder sig av ett
grafiskt och metaforiskt sätt att
uttrycka sig (det finns ju ingen
ojämnlikhet mellan de gudomliga
personerna) och tilläger att Sonen
och Anden är liksom Faderns
”händer” i skapelsen. Detta citerar 
Katolska Kyrkans katekes och
sammanfattar: ”Skapelsen är den
heliga Treenighetens gemensamma
verk”. [9] I denna helt förenade
gärning, tillskrivs skapargärningen
de gudomliga personerna enligt det
som är kännetecknande för var och
en av dem. Det är därför man säger
att det hör till Fadern som yttersta
orsak till varat, till Sonen som högsta
Förebilden och till den helige Ande
som den kärlek som driver till att
förmedla goda gåvor till de skapade
varelserna.

Mina söner och döttrar, låt oss
betrakta dessa stora sanningar med



djup tillbedjan. Jag understryker att
vi skall be Gud, som den helige
Josemaría rådde oss till, om nåden
att känna ett behov att umgås med
var och en av de gudomliga
personerna, var och en för sig.

I begynnelsen fanns Ordet, och Ordet
fanns hos Gud, och Ordet var Gud (…)
Allt blev till genom det, och utan det
blev ingenting till av allt som finns
till . [10] I Gud Sonen, med Fadern
och i den helige Ande, i den ende
Gudens allmakt, vishet och kärlek
finns ursprunget till och slutmålet
för allt det skapade, andligt och
materiellt, och i synnerhet män och
kvinnor.

Guds godhet är så stor att han ville
skapa våra urföräldrar till hans
avbild och liknelse [11] , och
lämnade i dem och i alla
avkomlingar ett djupt spår, ett
deltagande i den oskapade visheten
som är Ordet, då han ingöt förnuftet



och den fria viljan i deras själ. Ändå
finns det många som inte känner
honom eller inte bryr sig om honom
och försöker sätta människan i
mitten av allt. Hur ont gjorde det inte
vår Fader att se att vissa hade denna
ynkliga syn! Så sade han till exempel
under en familjesammankomst vid
nyåret 1973 då han höll sin bön högt.
Vissa vill ha en
människocentrerad Kyrka i stället
för en gudscentrerad. Det är ett
absurt anspråk. Allt har skapats
av Gud och för Gud: omnia per
ipsum facta sunt, et sine ipso
factum est nihil, quod factum est
(Joh 1:3). Det är ett fruktansvärt
misstag att sätta människan på
toppen av allt. Det är inte mödan
värt att arbeta endast för
människans skull. Vi bör arbeta
för människan, men av kärlek till
Gud. Om inte, tjänar det inte
någonting till och man kan inte
härda ut . [12]



Herren förväntar sig av oss kristna
att vi återigen upphöjer honom –
med bön, med offer, med helgat
yrkesarbete – på toppen av all
mänsklig aktivitet; att vi får honom
att härska i hjärtans djup och att vi
ger det civila samhället och dess
inrättningar nytt liv med hans lära. 
Delvis kommer det an på oss –
upprepar jag med den helige
Josemaría – att många människor
inte blir kvar i mörkret utan går
på de vägar som leder till det
eviga livet . [13] Med vilken fromhet
ber vi bönen Ad Trinitatem
Beatissimam i Preces? Hur tackar vi
honom för hans oändliga
fullkomlighet? Hur djupt älskar vi
detta mysterium som är central i vår
tro och således i vårt liv?

I morgon börjar advent, den
liturgiska tid som förbereder oss för
Herrens födelse. Den första veckan
föregriper de handlingar som
kommer att ske vid tidernas slut, då



Jesus Kristus kommer i sin härlighet
för att döma människan och ta över
sitt rike. Håll er vakna hela tiden och
be att ni får kraft (…) att stå upprätta
inför Människosonen . [14] Han
tillägger: Himmel och jord skall förgå,
men mina ord skall inte förgå . [15] Vi
vet att i Bibeln så är Guds Ord
upphovet till skapelsen: alla
skapade varelser, allt ifrån de
kosmiska elementen – sol, måne,
himmel – lyder Guds Ord och finns
till i den mån de ”kallats” av det.
Denna skapelsemakt som finns i
Guds Ord har koncentrerat sig på
Jesus Kristus, Ordet som blev kött,
och förmedlas även genom hans
mänskliga ord, som är den sanna
”himlafäste” som leder
människans tanke och vandring på
jorden . [16] Låt oss därför ofta
betrakta Kristi ord som finns i
Evangeliet och rent allmänt i Nya
testamentet. Låt oss anstränga oss för
att upptäcka nya insikter i denna
betraktelse, för att tillämpa dem på



vårt dagliga liv. Jag föreslår för er att
varje stund av bön, enligt vår Faders
föredöme, blir en dialog som förs
med ansträngning: Herren ser oss,
hör oss, är med oss, mina döttrar och
söner.

Låt oss inte glömma att Kyrkan efter
den 17 december sjunger de så
kallade stora antifonerna , med vilka
man förbereder sig direkt för Jesu
födelse. Den första är denna: O eviga
Vishet, du som har utgått ur den
Högstes mun, du når från världens
ena ända till den andra, och styr allt
med ditt blotta ord. Kom för att lära
oss vishetens väg . [17] Det är en
trängande bön till det
människoblivna Ordet, vars födelse
från jungfru Maria vi snart kommer
att högtidlighålla. Den Vishet som
föds i Betlehem är Guds Vishet (…),
det vill säga Guds plan som länge
låg dold och som Gud själv
uppenbarade i frälsningshistorien.
Vid tidens fullhet tog denna Vishet



formen av ett människoansikte,
Jesu ansikte . [18]

Låt oss förbereda oss med tro för
denna stora högtid, som är den
största av alla glädjehögtider. Låt oss
fira den med hela mänskligheten. Låt
oss fira den med alla medlemmar i
Verket. Låt oss komma till detta möte
fast beslutna att betrakta Jesu Kristi
oändliga storhet och hans
ödmjukhet, han som antog vårt
väsen - vilket är ytterligare ett tecken
på hur mycket han älskar oss. Låt oss
inte tröttna på att betrakta Maria och
Josef, fantastiska lärare i bön och
kärlek till Gud.

Ordet som blir kött är Guds eviga
Ord, som har utverkat åt oss att vi
kan vara Guds barn i honom: Vilken
kärlek har inte Fadern skänkt oss när
vi får heta Guds barn. Det är vi.
Världen känner oss inte, därför att
den aldrig har lärt känna honom . 
[19] Den helige Josemaría säger: 



Guds barn, bröder till Ordet som
blev kött, till den om vilken det
sades att i Ordet var liv, och livet
var människornas ljus(Joh 1:4). 
Ljusets barn, ljusets bröder och
systrar: det är vad vi är. Bärare
av den enda flamma som kan
sätta hjärtan av kött i brand . [20]
Jag önskar att vi inte missar detta
möte då Guds ankomst till jorden
firas. Låt oss dessa dagar tänka på
hur vi anstränger oss för att förbättra
vårt umgänge med Jesus, för att leva
med Jesus och för at vara med Jesus.

I mitten av förra månaden reste jag
till Milano, där de väntat länge på
mig. Jag var endast där en helg, men
det var mycket intensivt, eftersom
jag hade möjlighet att träffa mina
döttrar och söner i norra Italien och
många andra personer som deltar i
den utbildning som prelaturen ger.
Jag har velat få dem att fördjupa sig i
Trons år och be Herren om rikliga
nådegåvor för att de tre teologala



dygderna tar fastare form i allas våra
sinnen och liv och att Gud gör oss till
bättre Guds barn.

Trons år, jul: vilket fantastiskt
tillfälle att bry oss mera om
apostolatet och att känna oss
förenade med hela människosläktet!

Jag glömmer inte att be er hjälpa mig
att erhålla de böneämnen som jag
bär på i mitt hjärta, med
övertygelsen om att vi i Kyrkan och
med Kyrkan måste vara acies
ordinata , [21] en fridens och
glädjens armé för att tjäna
människor. Låt oss under novenan
till Marias obefläckade avlelse leva
hand i hand med jungfru Maria och
tacka henne för hennes heliga svar.

Med all sin tillgivenhet välsignar er

er Fader

+ Javier



Andorra, den 1 december 2012

[1] Paulus VI, Professio fidei , 30/6
1968.

[2] Fides Damasi (DS 71).
Trosbekännelse tillskriven den helige
påven Damasus.

[3] Katolska Kyrkans katekes , nr 254.
Den citerade texten kommer från
elfte konciliet i Toledo, år 675 (DS
530).

[4] Missale, Nicensk-
konstantinopoletanska
trosbekännelsen .

[5] Salige Johannes Paulus II, Tal vid
en allmän katekes, 6/11 1985, nr 3.

[6] 1 Tim 6:16.

[7] Benedikt XVI, Tal vid den
allmänna audiensen, 7/11 2012.

[8] Sankt Irenaeus av Lyon, Adversus
haereses , 2, 30, 9 (PG 7, 822).



[9] Katolska Kyrkans katekes , nr 292;
jfr S:t Irinaeus av Lyon, Adversus
haereses 4, 20, 1 (PG 7, 1032).

[10] Joh 1:1,3.

[11] Jfr 1 Mos 1:26.

[12] S:t Josemaría, Anteckningar från
en familjesammankomst, 1/1 1973.

[13] S:t Josemaría, Brev 11/3 1940 , nr
3.

[14] Missale, första söndagen i
advent, Evangelium (C) (Luk 21:36).

[15] Mark 13:31.

[16] Benedikt XVI, Ord vid
Angelusbönen, 18/11 2012.

[17] Tidegärden, Vesper för den 17
december, Magnificatantifon. [18]
Benedikt XVI, Predikan vid vespern
den 17/12 2009.

[19] 1 Joh 3:1.



[20] S:t Josemaría, När Kristus går
förbi , nr 66.

[21] Höga v 6:4.

pdf | Dokument automatiskt skapad
från https://opusdei.org/sv-se/article/

prelatens-brev-december-2012/
(2026-02-06)

https://opusdei.org/sv-se/article/prelatens-brev-december-2012/
https://opusdei.org/sv-se/article/prelatens-brev-december-2012/

	Prelatens brev (december 2012)

