
opusdei.org

Prelatens brev
(december 2010)

Biskop Javier Echevarría
föreslår för att förbereda Julen
att man söker nåden i
sakramenten och att man ofta
läser och mediterar Guds ord.

2010-12-10

Mina kära: Må Jesus bevara mina
döttrar och söner!

Med oerhörd glädje kommer jag ihåg
den fröjd med vilken den helige
Josemaría under advent brukade
upprepa dessa ord i liturgin: 



Dominus prope est![1] Med brådska
och tacksamhet väntade han på den
högtid som ihågkommer Frälsarens
ankomst till jorden.

Vi har påbörjat dessa veckor som
hjälper oss att förbereda oss för julen
och de övriga högtiderna runt
Herrens födelse. Jag tror att vi
kommer att ha profeten Jesajas ord
på våra läppar som finns med i
mässan för första söndagen: Den dag
skall komma då berget med Herrens
tempel står där orubbligt fast, högst
av bergen, överst bland höjderna. Alla
folk skall strömma dit.[2] Och vi
kommer att överväldigas av himlens
godhet då vi ser hur denna profetia
uppfylls när Guds ord blev kött i den
heliga Marias jungfruliga sköte
genom den helige Andes verk. Med
sin återlösande inkarnation, och i
synnerhet genom sin döds och
återuppståndelses påskmysterium,
har Herren fört freden till jorden,
som änglarna förkunnade den första



julen. Även om denna fred inte visar
sig helt och hållet – eftersom Guds
plan är att Gud kommer att vara allt,
överallt[3] vid tidernas slut – har den
redan nu fått muren att försvinna
som höjde sig mellan människor och
Gud på grund av ursynden och våra
personliga synder.[4] Dessutom vill
Jesus Kristus att vi kristna dagligen
deltar i instiftandet av hans frid i
människors hjärtan och når
samhällets yttersta vrå.

För några år sedan sade Påven att 
kyrkofäderna i deras grekiska
översättning av Gamla testamentet
använde några ord av profeten
Jesaja som även Paulus citerar för
att visa hur Guds nya vägar hade
förkunnats redan i Gamla
testamentet. Så här stod det: ”Gud
har fullbordat sitt ord och
förkortat det” (Jes 10:23; Rom 9:28)
(…). Sonen själv är Ordet, Logos;
det eviga Ordet har blivit litet, så
litet att han kan få plats i en



krubba. Han har blivit ett barn för
att Ordet skall vara inom räckhåll.
[5] Den helige Fadern tillägger i sin
senaste apostoliska förmaning: nu
kan Ordet inte bara höras, nu har
den inte bara en röst, utan den har
ett ansikte som vi kan se: Jesus av
Nasaret.[6]

Låt oss alltså fortsätta vår kristna väg
säkert och förnöjsamt. Julen
påminner oss om att Herren är
början på, slutet av och
mittpunkten i skapelsen: i
begynnelsen fanns Ordet, och
Ordet fanns hos Gud, och Ordet
var Gud (Joh 1:1). Mina barn, det
är Kristus som drar alla skapade
varelser till sig: allt blev till genom
det, och utan det blev ingenting till
av allt som finns till (Joh 1:3). 
Genom att bli människa och bo
bland oss (jfr Joh 1:14), har han
visat oss att vi inte finns till för att
söka efter en världslig,
övergående lycka. Vi finns till för



att nå den eviga saligheten genom
att gå i hans spår. Detta lyckas vi
endast med om vi lär oss av
honom.[7]

Vi har iklätt oss Kristus i dopet. För
att bli allt mer lika honom, har
Herren efter sig lämnat de andra
sakramenten åt oss, i synnerhet
bikten och Eukaristin. Genom att ta
emot dem ofta och med rätt slags
förberedelse, förstärks vår likhet
med Jesus och vi blir bättre barn till
Gud. Den helige Ande utför detta
arbete i själen, men räknar med vår
personliga medverkan. En del av
denna medverkan består i att flitigt
läsa Guds Ord, som är levande och
verksamt. Det är skarpare än något
tveeggat svärd och tränger så djupt
att det skiljer själ och ande, led och
märg och blottlägger hjärtats uppsåt
och tankar.[8] Därför ger oss vår
Fader detta råd: vi måste nämligen,
i våra liv, återge Kristi liv genom
att känna Kristus: genom att läsa



den heliga Skrift och meditera
över den, genom att be.[9] Låt oss
under de kommande högtiderna
anstränga oss att ta till oss den lära
som Jesus förmedlar oss redan
som barn, som nyfödd, alltifrån
den stund då hans ögon öppnades
och för första gången betraktade
denna människornas välsignade
värld.[10] Lått oss ofta begrunda
detta: Med vilken iver att bli helig
närmar jag mig nådens källor? Söker
jag efter ett sätt att vara punktlig
med att ta emot sakramenten och
uppnå den själens renhet och den
övernaturliga nivå som Gud
förväntar sig av mig?

Påvens senaste apostoliska
förmaning Verbum Domini visar hur
viktig den heliga Skrift är i Kyrkans
liv och uppdrag och i varje kristens
personliga liv. Där påminner
Benedikt XVI dem som studerar den
heliga Skrift och alla om en
grundläggande sats: den



ursprungliga platsen för att tolka
skriften är Kyrkans liv.[11] Endast i
Kyrkans mitt, i samklang med den
levande traditionen och under
ledning av det av Kristus inrättade
läroämbetet kan man på ett lämpligt
sätt förstå det som den helige Ande
genom de inspirerade författarna
och med hjälp av mänskliga ord vill
förmedla till oss för vår frälsnings
skull. Endast i tron och utifrån tron
är det alltså möjligt att med djup och
exakthet, utan risk för att ta fel,
förstå det som Gud har uppenbarat
för oss för att möjliggöra vårt
deltagande i Guds eget liv. Att
studera den heliga Skrift
vetenskapligt behövs för att göra en
god bibeltolkning, men lika
nödvändigt, och ännu mer, är den
totala identifieringen med den
troslära som Kyrkans läroämbete
lägger fram. Därför måste en sann
tolkning av Bibeln harmoniskt
stämma överens med den katolska
Kyrkans tro.[12]



För att förstå Guds Ord väl låt oss
utöver att få nytt liv i tron anstränga
oss för att läsa och betrakta Bibeln i
det andliga klimat som den skrevs i.
Därför är det nödvändigt att vi, när
vi går igenom Evangeliet och de
andra inspirerade böckerna
noggrant, är helt inställda på att
lyssna. Särskilt när den förkunnas i
det liturgiska firandets mitt, är den
heliga Skrift alltid aktuell och
förmedlar nyheten med Guds ting till
den konkreta person som lyssnar
uppmärksamt och vill ta till sig den.
Såsom den helige Josemaría skriver,
genom dessa ord ger Tröstaren oss
ljus och talar till oss med
mänskliga röster för att vårt
förnuft skall kunna vinna kunskap
och kontemplera, för att viljan
skall stärkas och leda till
handlingar. För vi är ett enda folk
som bekänner en enda tro, ett
Credo: ett folk samlat i Faderns,
Sonens och den helige Andes
enhet.[13]



På ett liknande sätt ekar Guds röst
även i den personliga läsningen av
Bibeln, framför allt av Evangeliet,
och vi bör anstränga oss för att ta till
oss hans röst i vår konkreta
omständighet. Om vi anstränger oss
att vara uppmärksamma med sonlig
uppmärksamhet när vi läser de
heliga texterna, kommer denna
aktivitet att verkligen omvandlas till
bön. När du öppnar det heliga
Evangeliet,skrev vår Fader,tänk på
då att det som skildras i det –
Kristi gärningar och ord – inte
bara är någonting du skall känna
till, utan något du skall leva. Allt,
varje punkt som nämns, har
återgivits, detalj för detalj, för att
du skall förkroppsliga den i ditt
livs konkreta omständigheter.
Herren har kallat oss katoliker till
att följa honom på nära håll och i
denna heliga text finner du Jesu
liv; men dessutom bör du finna
ditt eget liv i den. Vill även du lära
dig att fråga som Aposteln, fylld



av kärlek, frågade: ”Herre, vad vill
du att jag skall göra? …” Då
kommer du att i din själ tydligt
höra: Guds vilja! Alltså, slå upp
Evangeliet dagligen, och läs det
och lev det som ett konkret
rättesnöre. Så gjorde helgonen.
[14]

I det dokument som jag har påmint
er om, ägnar Benedikt XVI flera
stycken åt att utlägga hur helgonens
liv erbjuder en stor hjälp för att
tränga in i Skriftens betydelse
djupare. Gregorius den store, skriver
Påven i den apostoliska
förmaningen, försäkrade att ”viva
lectio est vita bonorum,”[15] att
helgonens liv är en mycket levande
och djup undervisning. Skriftens
mest djupa tolkning kommer just
av dem som har låtit sig formas av
Guds Ord genom att lyssna, läsa
och meditera det flitigt (…). Det är
inte någon tillfällighet, fortsätter
Påven, att de stora andligheter som



märkt Kyrkans historia har
kommit från en uttrycklig
hänvisning till Skriften.[16]

Efter att säga att varje helgon är
som en ljusstråle som kommer
från Guds Ord,[17] nämner den
helige Fadern flera helgon som har
kommit med nya insikter, hämtade
från Evangeliet, till Kyrkans liv, och
han visar hur dessa strålar visar sig i 
den helige Josemaría Escrivá och
hans förkunnelse om den
allmänna kallelsen till helighet.
[18] Dessa ord har förstås gjort oss
mycket glada, samtidigt som de ropar
på vår ansvarskänsla för att dra
större lärdom av vår Fader och
sprida hans budskap ännu mer och
på detta sätt älska Gud och Kyrkan
mer.

Låt oss alltså följa den helige
Josemarías upprepade inbjudningar
att ofta använda oss av texterna i
Bibeln för att ge vår bön näring och



betrakta Kristi liv genom att sätta oss
in i Evangeliet som en person till.
Mässans liturgiska texter, såväl
under advent som under jul, kommer
att ge oss mycket kraft att växa i vår
bekantskap med Guds Ord och öka
vår närhet till Jesus, Maria och Josef.
Låt oss gå upp i deras liv med
beslutsamhet och följa dessa tre med
hela vårt hjärta.

Hela Herrens liv hänför mig skrev
vår Fader, men jag hyser en
särskild svaghet för hans trettio
år i det fördolda i Betlehem, i
Egypten och i Nasaret. För en ytlig
betraktare kan det verka som om
denna - långa - tid, som
Evangelierna knappt ens nämner,
saknar betydelse. Icke desto
mindre har jag alltid hävdat att
tystnaden kring denna period i
vår Mästares liv är mycket
talande och full av underbara
lärdomar för oss kristna. Det var
år av intensivt arbete och bön, då



Jesus Kristus levde ett vanligt liv -
som vårt, om vi så vill - samtidigt
gudomligt och mänskligt. Såväl i
hantverkarens enkla och okända
verkstad som senare inför
folkmassorna gjorde han allting
fullkomligt.[19]

Jag skulle vilja ta det tillfälle i akt
som Påvens ord om den helige
Josemaría erbjuder och ge er ett råd:
låt oss alla växa i vår iver att lära
känna vår Faders kommentarer till
den heliga Skrift på djupet. På detta
sätt kommer vi att segla med yttersta
lätthet på uppenbarelsens djupa hav.
Vi kommer också att upptäcka den
andliga betydelse som gömmer sig i
den heliga texten: det som den helige
Ande vill förmedla till var och en av
oss här och nu. Med denna
infallsvinkel inbjuder jag er att igen
läsa en punkt i Forja: ”Aquae multae
non potuerunt exstinguere
caritatem!” – Vattnens
virvelströmning förmådde ej



utsläcka kärlekens eld. – Jag vill ge
dig två tolkningar av dessa ord ur
den heliga Skrift: den första är att
dina många synder som du har
bakom dig – och som du verkligen
har ångrat – inte kommer att
skilja dig från vår Guds kärlek;
den andra är att oförståelsens och
motsägelsernas vatten, som du
kanske känner av, inte bör
avbryta ditt apostoliska arbete.
[20]

De senaste dagarna gjorde jag en
snabb resa till Fatima och Santiago
de Compostela i vår Faders fotspår.
Ni känner till att Fatimahelgedomen
lockade honom på ett särskilt sätt.
Till detta ställe åkte den helige
Josemaría ofta, som jag har sagt till
er vid andra tillfällen, för att
anförtro jungfru Maria sina
böneämnen, övertygad om att Marias
bön alltid hittar gensvar hos Herren.
Jag åkte även till Santiago de
Compostela och kom ihåg vår



grundares pilgrimsresa till apostelns
grav 1938, som också var ett
jubileumsår, och jag förenade mig
med Benedikt XVI:s bön på denna
plats några dagar innan. På båda
platserna kände jag mig stödd av
alla, vilket jag bad era systrar och
bröder i Rom om innan jag åkte, för
att Herren skall ge oss allt det vi ber
honom om. Jag bad för Kyrkan, för
Påven, för alla medlemmar - varje
kvinna och varje man - i Opus Dei.
Låt oss alltid vända oss till Jesus
genom Maria med tro och
uthållighet, med en bön i förening
med Kyrkan och hela mänskligheten.

Med all sin tillgivenhet välsignar er

er Fader

+ Javier

Rom den 1 december 2010

[1] Missale, 3:e söndagen i advent,
Ingångantifon (Fil. 4:5).



[2] Missale, 1:a söndagen i advent,
Första läsningen (A) (Jes 2:2).

[3] 1 Kor 15:28.

[4] Jfr Ef 2:14.

[5] Benedikt XVI, Predikan under
midnattsmässan, 24/12 2006.

[6] Benedikt XVI, Apost. förm. 
Verbum Domini 30/9 2010, nr 12.

[7] Den helige Josemaría,
Anteckningar tagna under en
betraktelse, 25/12 1972.

[8] Heb 4:12.

[9] Den helige Josemaría, När Kristus
går förbi, nr 14.

[10] Ibid. [11] Benedikt XVI, Apost.
förm. Verbum Domini, 30/9 2010, nr
29.

[12] Ibid. nr 30.



[13] Den helige Josemaría, När
Kristus går förbi, nr 89, där han
citerar den helige Cyprianus, De
dominica oratione, 23 (PL 4, 553).

[14] Den helige Josemaría, Forja, nr
754.

[15] Gregorius den store, Moralia in
Iob XXIV, 8, 16 (PL 76, 295).

[16] Benedikt XVI, Apost. förm. 
Verbum Domini, 30/9 2010, nr 48.

[17] Ibid. [18] Ibid. [19] Den helige
Josemaría, Guds vänner, nr 56.

[20] Den helige Josemaría, Forja, nr
655.

pdf | Dokument automatiskt skapad
från https://opusdei.org/sv-se/article/

prelatens-brev-december-2010/
(2026-01-11)

https://opusdei.org/sv-se/article/prelatens-brev-december-2010/
https://opusdei.org/sv-se/article/prelatens-brev-december-2010/

	Prelatens brev (december 2010)

