
opusdei.org

Prelatens brev (april
2010)

Biskop Javier Echevarría
föreslår i sitt brev för
aprilmånad att man betraktar
idén att ”med sin förnedring
och påföljande upphöjelse, har
Herren visat en stig där vi med
våra steg bör vandra i det
vardagliga livet”.

2010-04-08

Mina kära: må Jesus bevara mina
döttrar och söner!



Igår, den 31 mars, var det sjuttiofem
år sedan vår Fader firade mässan för
första gången och lämnade det allra
heligaste sakramentet i
studenthemmet Ferraz. Imorgon, den
2 april, kommer det att vara fem år
sedan Johannes Paulus II avled. Det
är två mycket olika årsdagar, men de
rör ändå våra hjärtan på ett speciellt
sätt. Båda årsdagarna infaller i år
under stilla veckan. De inbjuder oss
att gå på den kristna kallelsens väg
mycket förenade med Jesus Kristus,
som verkligen är närvarande i den
heliga Eukaristin, och följa honom på
nära håll i hans frälsande lidande.

Vår Fader tänkte ofta på att efter att
Herren stannat kvar i centrets
tabernakel, växte det apostoliska
arbetet mycket. När denna dag just
hade gått, började skörden att visa
sig rikligare, utan att svårigheterna
försvann, förstås; dem kommer vi
alltid att ha, eftersom vår Herre
vandrade den vägen. Vår Fader



antecknade detta skriftligt i ett brev
till Generalvikarien i Madrid-Alcalás
stift: Sedan att vi har Jesus i
tabernaklet i detta hus märks det
på ett utomordentligt sätt: efter
att han kom, har vårt arbetes vidd
och intensitet vuxit.[1]

Vi alla bär i minnet att Johannes
Paulus II:s död innebar en andlig
omvälvning för många människor
och lämnade oräkneliga frukter efter
sig. Denna föregicks av år, månader
och veckor då denne store påve, med
sina predikningar och sitt exempel,
med sin långa sjukdom, med sitt
hängivna liv och med sin död, gav ett
underbart vittnesbörd om hur man
bör följa Kristus. Vi kommer säkert
ihåg den beslutsamhet med vilken
han tog tag i det heliga korset, medan
han genom TV:n följde långfredagens
Korsvägsandakt, som han inte kunde
närvara i.



Dessa och andra minnen kan hjälpa
oss att sätta oss in i stilla veckans
händelser på ett djupare sätt.
Liturgin under de tre heliga
påskdagarna, som inleds ikväll med 
in Cena Domini-mässan och avslutas
med påskvigiliemässan, ihågkommer
på ett vältaligt sätt vägen som Gud
har valt för att återlösa oss. Låt oss
be Herren om överflödande nåd för
att på ett djupare sätt förstå den
oerhörda, verkligen ovärderliga gåva
som han givit mänskligheten genom
sitt offer på korset. Vad har du
föresatt dig för att inte lämna Jesus
Kristus ensam? Hur ber du honom
att göra dig till en generöst
botgörande människa? Gör du något
konkret för att inte samma flykt skall
drabba dig som drabbade
apostlarna?

När han gav en kommentar till
hymnen i Filipperbrevet, som
beskriver Guds ödmjuka nedstigande
för att rädda oss[2], förklarade



Benedikt XVI att aposteln går
igenom hela frälsningshistoriens
hemlighet på ett lika väsentligt
som effektivt sätt och anspelar på
Adams högmod som ville vara som
Gud, fast han inte var Gud. Mot
den första människans högmod,
som vi alla känner av lite grann i
vårt vara, ställer han Guds sanne
sons ödmjukhet, som när han blev
människa inte tvekade att ta
människans alla svagheter på sig,
utom synden, och nådde ända ner
till döden. På detta nedstigande
ända till lidandets och dödens
yttersta djup följer hans
upphöjelse, det sanna
förhärligandet, kärlekens
förhärligande som nådde det
yttersta. Det är därför rättvist,
som den helige Paulus säger, att
”alla knän skall böjas för Jesu
namn, i himlen, på jorden och
under jorden, och alla tungor
bekänna att Jesus Kristus är herre,



Gud fadern till ära” (Filip 2:10–11).
[3]

Låt oss uppehålla oss och betrakta
dessa ord av den helige Paulus, som
vi kommer att höra på nytt under
långfredagen innan den helige
Johannes passionsberättelse läses
upp. De är som en dörr som tillåter
oss att föras in i Guds planer, som så
ofta avlägsnar sig från rent
mänskliga planer. Låt oss omfamna
de motgångar som Gud tillåter eller
skickar oss, övertygade om att de är
ett bevis på hans kärlek, som hans
Sons lidande och död var. Det var
inte en frukt av mörkt maskineri
eller blint öde; det var snarare ett
fritt val som han gjorde av
generöst stöd till Faderns
frälsningsplan. Och den död som
han gav sig in i – tilläger den helige
Paulus – var döden på ett kors, det
mest förödmjukande och
nedvärderande som kunde tänkas.
Allt detta, säger påven, gjorde hela



skapelsens Herre av kärlek till oss:
av kärlek ville han ”beröva sin
ställning” och bli vår broder; av
kärlek delade han våra villkor, alla
mäns och kvinnors villkor.[4]

Med sin förnedring och påföljande
upphöjelse, har Herren visat en stig
där vi med våra steg bör vandra i det
vardagliga livet. Om vi är trogna
Jesus Kristus kommer hans liv att
på något sätt upprepas i allas
våra liv, såväl i fråga om den inre
processen – helgandet – som i det
yttre uppträdandet.[5] På detta sätt
kommer Kristi drag stärkas i oss
under den helige Andes verkan och
med vår personliga medverkan.
Även när vi gör Korsvägsandakten
kan vi på djupet betrakta det som vår
Fader skrev:Herre, jag vill
bestämma mig för att genom
botgöring slita av den
motbjudande mask som jag har
gjort åt mig själv av mitt elände ...
Då, och först då, kommer mitt liv



att på kontemplationens och
gottgörelsens väg allt trognare
återge huvuddragen i ditt liv. Vi
kommer att bli alltmer lika dig. Vi
kommer att bli andra Kristusar,
Kristus själv, ”ipse Christus”.[6]

Mina döttrar och söner, jag ber till
Herren om att vi på djupet förstår att
det största uttrycket för kärlek, för
lycka, ligger i självutplåningen,
eftersom då fyller Gud själen ända
till brädden. Låt oss inte glömma
bort att dessa versrader, som kom
från den helige Josemarías läppar –
och var fattiga versrader, anmärkte
vår Fader – innehåller en mycket
uppenbar sanning: Jesu Hjärta, du
mitt ljus, du min kärlek och mitt goda,
detta säger jag idag. Korset har du
gett mig, törnen likaså. Nu jag vet att
du mig älskar, säger jag idag.

Herren ville använda detta
handlingssätt – föreningen med
Korset – för att helga oss, och han



tillåter även att Kyrkan själv lider
många angrepp. Det är inget nytt,
sade den helige Josemaría. Allt
sedan Jesus Kristus, vår Herre,
grundade den heliga Kyrkan, har
denna vår Moder lidit en ständig
förföljelse. I andra tider kanske
anfallen organiserades öppet; nu
handlar det i många fall om en
dold förföljelse. Idag som igår
fortsätter man att bekämpa
Kyrkan.[7]

Inget av detta bör förvåna oss. Vår
Herre tillkännagav det redan till
apostlarna: Om världen hatar er, kom
då ihåg att den har hatat mig före er.
Om ni tillhörde världen skulle världen
älska er som sina egna. Men nu tillhör
ni inte världen, utan jag har kallat er
ut ur världen, och därför hatar
världen er. Kom ihåg vad jag har sagt
er: tjänaren är inte förmer än sin
herre. Har de förföljt mig kommer de
också att förfölja er. Har de bevarat



mitt ord kommer de också att bevara
ert.[8]

Självklart finns det tider då
angreppen mot den katolska läran,
påven och biskoparna blir mer
intensiv; präster och de som
anstränger sig för att leva uppriktigt
förlöjligas; katolska lekmän, som i
sitt frihetsutövande vill upplysa lagar
och den civila ordningen med
evangeliets ljus blir uteslutna. Jag
föreställer mig att ni alla känner
medlidande med de arma människor
som endast har bitterhet i sitt sinne, i
sin själ. Låt oss ta dem till Herren
med vår bön.

Inför dessa slags situationer bör vi
inte bli modlösa; låt oss känna
broderlig sorg för dem som tar fel,
och låt oss be för dem; låt oss ge
tillbaka gott för ont; och låt oss
bestämma oss för att vara glada i vår
trohet och bli mer apostoliska. Låt
oss minnas den helige Josemarías 



Gud och djärvhet under Verkets
första år, då svårigheterna i Kyrkan
inte var mindre än de är i dag. Låt
oss betänka vår Herres försäkrande
som jag precis påmint er om: Har de
förföljt mig kommer de också att
förfölja er. Har de bevarat mitt ord
kommer de också att bevara ert. Gud
förlorar inga strider. Med sin
oändliga kärlek och allmakt kan han
ur det onda hämta gott.

De som trodde sig ha gjort sig av med
Kyrkan för gott har ofta i förtur tagit
ut segern, men Kristi brud har alltid
fått nytt liv och blivit vackrare,
renare, för att fortsätta vara ett
redskap för frälsning bland folken.
Den helige Augustinus hävdade detta
redan under sin tid med ord som vår
Fader citerar i en av sina
predikningar. Om ni av någon
anledning hör skällsord mot
Kyrkan, visa då dessa känslokalla
människor med medmänsklighet
och barmhärtighet att man inte



kan behandla en Moder på detta
sätt. Nu angriper de henne
ostraffligt, eftersom hennes rike,
som är hennes Mästares och
grundares rike, inte är av denna
världen. Så länge vetet stönar i
halmen, så länge axen suckar i
ogräset, så länge barmärtighetens
kärl klagar bland vredens kärl, så
länge liljan gråter bland törnen,
kommer det inte att saknas fiender
som säger: När kommer väl
namnet av dem dö ut och
utplånas? Det vill säga: vänta så
får ni se att tiden kommer då de
försvinner och det inte kommer att
finnas kristna mer… Men de som
säger detta dör oundvikligen, och
Kyrkan förblir (Den helige
Augustinus, Ennaratio in Psalmos,
70, II, 12).[9]

Ibland skulle vi vilja att Gud
uppenbarade sin makt genom att en
gång för alla befria Kyrkan från dem
som förföljer henne. Och vi kanske



får lust att säga: Varför tillåter du att
man på detta sätt förödmjukar det
folk som du har återlöst? Det är den
klagan som den helige Johannes i
Uppenbarelseboken låter dem säga,
som vittnat om Kristus ända till att ge
sina liv för honom: jag såg under
altaret själarna av dem som hade
blivit slaktade för Guds ord och sitt
vittnesbörd. Och de ropade med hög
röst: "Hur länge, du helige och
sannfärdige härskare, skall du dröja
med att hålla dom och utkräva hämnd
för vårt blod på jordens invånare?”.
[10] Svaret låter inte dröja på sig: de
blev tillsagda att vara stilla ännu en
liten tid, tills deras medtjänare och
bröder, som skulle dödas liksom de
själva, hade nått sitt fulla antal.[11]

Det är Guds sätt att handla. De som
var vittnen till gripandet av Kristus,
av hans grymma rättegång, av hans
orättvisa dom, av hans skändliga död
drog den felaktiga slutsatsen att allt
var slut. Men människornas



återlösning har aldrig varit så nära
som när Jesus frivilligt led för vår
skull. Hur underbart och samtidigt
förvånande är inte detta
mysterium! säger påven. Vi
kommer aldrig betrakta denna
sanning tillräckligt mycket. Trots
att han var Gud, framhävde inte
Jesus sin ställning som Gud; han
ville inte använda sitt gudomliga
väsen, sin förhärligade värdighet
och makt, som ett redskap för
seger.[12]

Herren vill att det ödmjuka
nedstigandets och upphöjandets
mysterium, genom vilken han
genomförde återlösningen, infrias i
sin mystiska kropps lemmar. 
Långfredag är en dag fylld av sorg,
men det är samtidigt en passande
dag för att förnya vår tro, för att
bli stärkta i vårt hopp och mod för
att bära vårt kors med ödmjukhet,
förtröstan och överlåtelse åt Gud,
säkra på hans stöd och seger.



Denna dags liturgi sjunger: ”O
crux, ave, spes unica”, ”Var hälsad,
o kors, enda hopp!”.[13] Jag föreslår
er något jag sett vår Fader göra:
avnjuta, meditera och göra de ord
sina som upprepas under stilla
veckan på ett särskilt sätt: Adoramus
te, Christe, et benedicimus tibi. Quia
per sanctam Crucem tuam redemisti
mundum!

I ljuset av uppståndelsen till
härlighet som följde på Jesu död och
begravning, får de händelser som
förorsakar smärta eller lidande sin
sanna betydelse. Låt oss anstränga
oss för att förstå dem på det sättet,
genom att i varje stund älska Guds
vilja, som även om han inte vill att
det onda skall finnas, tillåter det för
att respektera människors frihet och
för att låta sin barmhärtighet bli
synlig. Låt oss försöka få många
andra människor som vi märker
kanske är förvirrade att förstå detta.



Oberoende av vad som händer
kommer Kristus inte överge sin
Brud.[14] Herren fortsätter leva i
Kyrkan, till vilken han har sänt den
helige Ande för att ledsaga henne i
evighet. Detta var Guds plan:
genom att dö på korset skulle Jesus
ge oss sanningens och livets Ande.
Kristus själv finns kvar i sin
Kyrka: i hennes sakrament, i
hennes liturgi, i hennes lära och i
hela hennes verk.[15] Vår Fader
tillägger: Det är endast när
människan, trogen gentemot
nåden, bestämmer sig för att sätta
korset i sin själs centrum och
förneka sig själv av kärlek till
Gud, att fullständigt lösgöra sig
från egoism och all falsk mänsklig
säkerhet, det vill säga då hon
verkligen lever av tron, som hon –
då och endast då – fullt ut mottar
den helige Andes stora eld, hans
stora ljus, hans stora tröst.[16]



Den 23 april kommer vi att fira en ny
årsdag av vår Faders första
kommunion. Jag vet inte hur jag för
er kan förklara hans glädje,
tillbedjan och eukaristiska iver på
skärtorsdagen. Det jag kan säga är att
hans tacksägelse och tillbedjan av
Jesus Kristus i den heliga hostian var
föredömliga: allt verkade vara för
lite för honom, och han bad Herren i
Eukaristin att lära honom att älska,
att lära oss att älska.

Det finns andra årsdagar i Verkets
historia denna månad; jag överger
dem åt er sunda nyfikenhet så att vi
som goda döttrar och söner förmår
tacka den heliga Treenigheten för
alla dess goda gåvor till oss. Nu bland
annat de andliga frukterna av den
resa jag företagit mig till Palermo
förra helgen.

Fortsätt att be för påven och hans
medarbetare och för alla mina
böneämnen. Det slagord jag föreslår



för er är det samma som den helige
Josemaría hade i början av Opus Dei: 
Gud och djärvhet, tro och mod, med
en optimism som har sina rötter i
hoppet. Låt oss intensifiera den
förtroliga vänskapens apostolat, som
vi har i Verket, utan mänskliga
hänsynstaganden, grundat på
bönelivet och uppoffringar, på ett
yrkesarbete utfört på bästa sätt.
Herren kommer att göra allt 
tidigare, mer och bättre än det vi
kan föreställa oss.

Med all sin tillgivenhet välsignar er

er Fader

+ Javier

Rom den 1 april 2010

[1] Den helige Josemaría, Brev till don
Francisco Morán, 15/5 1935 (jfr A.
Vázquez de Prada, El Fundador del
Opus Dei, vol I, s. 546).



[2] Jfr Filip 2:6-11.

[3] Benedikt XVI, Tal vid den
allmänna audiensen, 8/4 2009.

[4] Ibid. [5] Den helige Josemaría, 
Forja, nr 418.

[6] Den helige Josemaría, Korsvägen,
6:e stationen.

[7] Den helige Josemaría, Predikan El
fin sobrenatural de la Iglesia, 28/5
1972.

[8] Joh 15:18-20.

[9] Den helige Josemaría, Predikan 
Lealtad a la Iglesia, 4/6 1972.

[10] Upp 6:9-10.

[11] Ibid., 11.

[12] Benedikt XVI, Tal vid den
allmänna audiensen, 8/4 2009.



[13] Ibid. [14] Den helige Josemaría,
Predikan Lealtad a la Iglesia, 4/6
1972.

[15] Den helige Josemaría, När
Kristus går förbi, nr 102.

[16] Ibid., nr 137.

pdf | Dokument automatiskt skapad
från https://opusdei.org/sv-se/article/

prelatens-brev-april-2010/ (2026-01-11)

https://opusdei.org/sv-se/article/prelatens-brev-april-2010/
https://opusdei.org/sv-se/article/prelatens-brev-april-2010/

	Prelatens brev (april 2010)

