
opusdei.org

Påve Franciskus vill
att vi hittar våra
personliga
gränsområden

Zenit intervjuar Msgr.
Fernando Ocáriz med
anledning av hans nya
institutionella uppgift och
intervjubok

2015-04-15

Msgr. Fernando Ocáriz föddes i Paris
1944. Han är rådgivare till
Troskongregationen sedan 1986 och
för andra dikasterier i den romerska



kurian. 1994 utnämndes han till
generalvikarie för Opus Dei och i
december förra året till hjälpvikarie.
Intervjuboken Sobre Dios, la Iglesia y
el mundo (på italienska La Chiesa,
mondo riconciliato) har nyligen
publicerats, i vilken denne fysiker
och teolog, författare till flera
teologiska studier, berör teman
såsom arbete, frihet, evangelisering,
tro och förnuft, teologins roll, etc. 
Zenit har frågat honom om hans
senaste bok och om utnämningen till
hjälpvikarie för prelaturen Opus Dei.

Den 12 december förra året
utnämnde biskop Javier
Echevarría, Opus Deis prelat, dig
till hjälpvikarie, med fulla
beslutsbefogenheter. Vad innebär
detta?

De stadgar, som kyrkan har gett
Opus Dei, stadfästa av den helige
Johannes Paulus II, i den apostoliska
konstitutionen Ut sit, fastställer att

https://www.zenit.org


prelatens ämbete är på livstid.
Samma normer förutser att det kan
finnas en hjälpvikarie som ett stöd
för prelaturens ledning, när
omständigheterna råder därtill.
Biskop Echevarría anser att tiden är
inne för att omsätta denna möjlighet
i praktiken, och detta förutsågs redan
av grundaren, i de första stadgarna,
som presenterades för den Heliga
stolen. Efter att ha lyssnat till de råd
som hjälper honom i den pastorala
ledningen, bestämde han sig för att
utnämna mig till hjälpvikarie, så att
jag skulle kunna dela samma
verkställande makt som stadgarna
förbehåller prelaten.

Gudskelov har antalet
verksamhetsområden i prelaturen
direkt underställda prelaten ökat de
senaste åren. Allt detta innebär en
avsevärd ökning av ledningsarbete.
Med Guds nåd kommer vi – den nye
generalvikarien och jag – kunna
hjälpa till genom att följa upp arbetet



mer direkt och upprätthålla
närheten till de personer och
institutioner som arbetar med socialt
arbetet och utbildning och som får
pastoralt stöd från Opus Dei.

Hur samordnar du ditt dagliga
arbete med prelaten?

Vi samverkar i ett styrande
kollegium, där var och en arbetar
med olika uppgifter. Detta kollegiala
sätt att gå till väga etablerade den
helige Josemaria från början i Opus
Dei. För min del ber jag varje dag den
helige Ande att hjälpa mig att vara en
trogen medarbetare till Biskop
Echevarría, som förmedlar så mycket
optimism och önskan om trofasthet
till Kristus, i kyrkan.

Medlemmarna och medarbetarna
inom Opus Dei brukar kalla
prelaten fader. Vad innebär det?

I många länder kallar man präster,
och på vissa ställen t.o.m. biskopar,



fader. Den helige Josemaría
förkroppsligade på ett starkt sätt
denna känsla av spirituellt
faderskap. Detta förhållningssätt
överförs till efterträdarna, som ett
värdefullt arv, med en fläkt av den
helige Ande. Jag tänker på den salige
biskop Álvaro del Portillo, den helige
Josemarías förste efterträdare, med
sin strålande trofasthet i
kontinuiteten. Prelatens faderskap
gör det möjligt för prelaturens
medlemmar att erfara detta
familjära drag – att kyrkan är en
familj – så närvarande i Opus Deis
andliga uppbyggnad.

Prelaturens stadgar hänvisar till
prelatens funktion med orden
"mästare och fader". Detta
framhäver att det uppdrag, som
kyrkan anförtror prelaten – liksom
varje herde som förestår en kyrklig
sammanslutning (ett stift, en prelatur
etc.) inte är begränsat till
ledningsutövandet, utan innefattar



denna mycket väsentliga dimension:
faderskapet gentemot alla troende –
präster och lekmän – som har
anförtrotts honom.

Vilka är de specifika utmaningarna
för Opus Dei under påve
Franciskus pontifikat?

Den helige fadern inbjuder var och
en att gå ut ur sig själv för att föra ut
Kristus till gränsområdena; inte bara
de rent geografiska, utan också de
existentiella: syndernas (eftersom vi
vet att vi alla är syndare), smärtans,
orättvisans, okunnighetens. Denna
inbjudan uppmanar oss att fråga oss
själva: vilka är mina egna
gränsområden?

Människor inom Opus Dei, liksom så
många av kyrkans trogna, vittnar om
sin tro i det vanliga livet: i hemmet, i
arbetet, i de sociala relationerna. Den
helige Josemaría sade att det finns 
något heligt, något gudomligt, gömt i
de mest vardagliga situationerna,

https://se.escrivaworks.org/book/conversaciones/punkter/114
https://se.escrivaworks.org/book/conversaciones/punkter/114
https://se.escrivaworks.org/book/conversaciones/punkter/114
https://se.escrivaworks.org/book/conversaciones/punkter/114
https://se.escrivaworks.org/book/conversaciones/punkter/114


och det är upp till var och en av er
att upptäcka det. Även i det egna
personliga livets gränsområden,
finner man detta heliga: när vi
lindrar smärtan hon den som finns
vid vår sida, bekämpar social
orättvisa med vårt väl utförda
arbete, avskaffar misär med att
tjäna, eller, i viss mån, med böner
avskaffar det onda, som synden har
förorsakat. Förutom dessa
utmaningar i det vanliga livet,
önskar vi inom Opus Dei följa den
helige faderns exempel och initiativ.

Kan du ge ett exempel?

Att kunna ge varje person den tid
han eller hon behöver, be för de
förföljda kristna, få botens
sakrament att älskas mer, att bry sig
om immigranterna, som omkommer
i Medelhavet, att föra dialog med
dem, som inte tänker som vi, eller
inte delar vår tro ...

https://se.escrivaworks.org/book/conversaciones/punkter/114
https://se.escrivaworks.org/book/conversaciones/punkter/114


Varför har Biskop Echevarría
utlyst ett marianskt årför Opus
Deis medlemmar och
medarbetare?

Det här året föds i full samklang med
den helige faderns kärlek till Maria
och hans önskan att vara nära
familjerna. Det handlar om att lägga
kyrkans och mänsklighetens behov,
särskilt familjens, i jungfru Marias
händer. Människornas lycka präglas
i familjen. Därför inbjuder biskop
Echevarría oss att be tillsammans till
Guds Moder, i hemmet, när det är
möjligt: till exempel Rosenkransen,
eller Angelusbönen. Vår Moder,
jungfru Maria, förenar oss ömt med
Gud och våra medmänniskor.

I er bok Sobre Dios, la Iglesia y el
mundo (Om Gud, Kyrkan och
världen), tas ofta olika
uppfattningar om frihet, tolerans
och personliga övertygelser upp.

https://opusdei.org/sv-se/article/ett-marianskt-ar-i-opus-dei-for-familjen/
https://opusdei.org/sv-se/article/ett-marianskt-ar-i-opus-dei-for-familjen/


Hur kan en kristen i dag balansera
dessa värden?

Eftersom en relativistisk uppfattning
är den dominerande, blir den logiska
följden att förutsätta en intolerans
gentemot dem, som har en fast
övertygelse. Relativismen i en stor
del av den västerländska kulturen
visar sig i att förnuftet genomgår en
kris och förkastar dess innersta
natur: att försöka lära känna
sanningen och meningen med
tillvaron. Den utmynnar lätt i ett
egoistiskt handlande.

Å andra sidan används
uppfattningen om tolerans ofta som
likvärdigt med respekt för åsikter
och handlingar som avviker från de
egna. I det relativistiska
sammanhanget är detta synonymt
med likgiltighet: alltså sammanfaller
den med en idé om frihet, också
uppfattad som likgiltighet. I gengäld
är den ursprungliga betydelsen av



ordet tolerans att inte förhindra ett
ont, som igenkänns som sådant, och
som skulle kunna förhindras, med
målet att undvika ett större ont. En
harmoni mellan frihet, tolerans och
personlig övertygelse förutsätter att
man uppmärksammar det allmännas
bästa. Den individualistiska kulturen
har en tendens att ignorera detta. Jag
tycker det är nödvändigt att införa
begreppet det allmänna bästa i
centrum av den allmänna debatten.

I dag talas det inte mycket om det
kristna hoppet, ett av de teman
som du tar upp i din bok. Varför
tycker du det är intressant att tala
om denna dygd?

Därför att det kristna hoppet inte
bara är en tröst i forma av en
bedövning. Helt klart syftar det på
vårt slutgiltiga öde; vi vet, att vi inte
har någon permanent boning här på
jorden. Den helige Paulus sätter sitt
hopp till det som väntar oss i himlen.



Samtidigt hänvisar vårt hopp till det
nuvarande livet; det är det lilla
hoppet, det dagliga, som förstärks,
genom bön och sakramenten, dessa
Kristi fotspår, såsom den helige
Josemaría sade, på en väg, som för
till den eviga glädjen.

Vilken roll spelar hoppet inför
besvärliga situationer, som
arbetslöshet, krisen inom tron och
kulturen?

Det kristna hoppet skänker ljus åt de
olika sidorna av det personliga och
sociala livet, även de svårigheter som
du hänvisar till: detta ljus är det som
utgör sanningen och dess innebörd,
det tillförsäkrar oss inte ekonomisk
framgång, omvändelser, eller
kulturella förändringar, utan
inspirerar oss att göra det som är
möjligt för att lösa problemen. Det
föds i kärlekens värme. Vi är väl
medvetna om att historien inte kan
uppnå ett definitivt mål, med en



immanent fullkomlighet. Människan
är fri, och befinner sig alltid i en
öppen obeslutsamhet, i såväl med
som motgång. Det är kraften i Kristi
kärlek, inte vår egen kraft, som
kommer att frälsa världen.

Du fäster stor vikt i boken vid
kvinnans roll i världen. Vilket är
Opus Deis bidrag till att främja
kvinnans ställning i samhället?

Den helige Josemarías budskap
uppmuntrar kvinnan att vara mycket
aktiv inom vetenskap, konst,
journalistik, företagande
verksamhet, politik, i det sociala
arbetet: inom alla områden i det
offentliga rummet. Kvinnorna i Opus
Dei erhåller samma intensiva andliga
och teologiska utbildning som
männen; för prelaturens pastorala
ledning räknar prelaten och hans
vikarier därför med två organ som
ger dem råd; ett för kvinnor och ett
för män. Beträffande stöd till



kvinnor i allmänhet finns det många
initiativ i hela världen: skolor,
gymnasier, universitet, stödcenter i
socialt utsatta områden, etc.

Och i hemmet?

Skönheten i budskapet om att helga
det vanliga livet har också medfört
en omvärdering av yrkena relaterade
till skötseln av hemmet och att tjäna
människor. Det är fint. Man skulle
kunna säga att hemmet är den plats,
där varje kvinna och man hämtar
kraft. Varje kristen är Guds hus, ett
levande tempel. Kyrkan är ett hem;
Guds händer beskyddar oss, det är
som ett tak som samtidigt öppnar
upp himlen för oss.

I prelaturen väljer några kvinnor
som yrke att administrera centrens
hushållsarbete. De är en
referenspunkt för varje person som
kommer i kontakt med Opus Deis
apostolat: deras exempel och
hängivenhet humaniserar våra liv,



de visar oss hur man helgar
vardagen: de lär oss att älska, så som
bara en mor kan. Dessa kvinnor
skulle man kunna tillskriva ett Man
skulle kunna använda ett uttryck av
den helige Johannes Paulus II för att
beskriva dem: med ett hjärta som
ser, är de verkligen det osynligas
vaktposter.

Originalintervju från Zenit

H. Sergio Mora

Zenit

pdf | Dokument automatiskt skapad
från https://opusdei.org/sv-se/article/

pave-franciskus-vill-att-vi-hittar-vara-
personliga-gransomraden/ (2026-02-10)

https://www.zenit.org/es/articles/el-vicario-auxiliar-del-opus-dei-francisco-invita-a-identificar-las-propias-periferias
https://opusdei.org/sv-se/article/pave-franciskus-vill-att-vi-hittar-vara-personliga-gransomraden/
https://opusdei.org/sv-se/article/pave-franciskus-vill-att-vi-hittar-vara-personliga-gransomraden/
https://opusdei.org/sv-se/article/pave-franciskus-vill-att-vi-hittar-vara-personliga-gransomraden/

	Påve Franciskus vill att vi hittar våra personliga gränsområden

