
opusdei.org

Passionen för
sanningen

Världen behöver ”passionerade
och konsekventa vittnen för
sanningen”. I en tid då
relativismen har övertygat
många om det omöjliga i att
lära känna sanningen, har
passionen att söka den och
förmedla den omvandlats till en
välkommen uppgift för de
kristna.

2007-12-14

”I sin djupa övertygelse om att ”allt
som är sant kommer från den helige



Ande” (omne verum a quocumque
dicatur a Spirit Sancto est) var
Thomas opartisk i sin kärlek till
sanningen. Han sökte sanningen var
än den kunde finnas och gav lysande
bevis på dess universalitet. I honom
har kyrkans läroämbete sett och
erkänt passionen för sanningen; och
just därför att hans tänkande ligger
inom horisonten för den universella,
objektiva och transcendenta
sanningen, kunde det resa sig till
höjder som överstiger mänsklig
intelligens.”[1]

Dessa ord av Johannes Paulus II
hänför sig till den helige Thomas av
Aquino och det är en eloge som är
utmärkande för ett stort helgon, men
på samma gång visar det vilket stort
värde Kyrkan fäster vid
intelligensens gåva.

”Han kan därför med rätta kallas en
’apostel för sanningen’” enligt
Johannes Paulus II, som i sin tur



hänvisar till Paul VI. ”Eftersom han
utan biavsikter sökte sanningen,
kunde Thomas i sin realism känna
igen sanningens objektivitet och
frambringa en filosofi inte bara om
’det som synes vara’ utan en filosofi
om ’det som är’.”[2]

Att lovorda den filosofiska och
teologiska finessen hos ett helgon
innebär att lovorda en bestämd
hållning inför sanningen: kärleken,
passionen, forskningen, öppenheten
gentemot den och förmågan att
känna igen den.

En del av Kyrkans mission består i
att tända och i de kristnas själar och i
alla människor sprida passionen för
och sökandet efter sanningen. Detta
har varit ett läroämbetets ständiga
syfte för Johannes Paulus II - om det
är encyklikorna Fides et ratio eller 
Veritatis splendor tydliga exempel –
och Benedikt XVI:s hållning är
identisk när han från sitt pontifikats



första dagar uppmuntrar alla att inte
låta sig besegras av den relativistiska
mentaliteten, som inte är annat än
ett sätt att avstå från forskningen om
de sanningar som ger mening åt
livet, med åtföljande krympning av
livets horisont.

Relativismen som kardinal Ratzinger
refererade till för några år sedan
som ”den kristna trons centrala
problem”[3] är snarare ett
ställningstagande inför livet som lätt
sprids i den kultur vilken präglar de
sociala relationerna mellan
människorna. Den är inte bara ett
filosofiskt system eller en läromässig
struktur, utan snarare en tankens stil
i vilken man undviker att tala i
termer som sann eller falsk, eftersom
man inte erkänner någon instans
med objektiv giltighet om
påståenden gällande verkligheter
som går utöver vad var och en kan se
och röra vid: Gud, själen, och till och
med kärlekens intimaste mål.



Denna hållning medför dessutom ett
sätt att handla som manifesterar en
obeslutsamhet från grunden inför
verkligheten: från det ögonblick då
jag inte kan vidkännas någonting på
ett säkert sätt, kan jag knappas fatta
beslut som kräver ett obestritt och
definitivt givande. Allt kan ändras,
allt är provisoriskt.

I grund och botten, enligt detta
ställningstagande är det som vi kan
känna och bekräfta beträffande de
gudomliga verkligheterna och
beträffande livets och världens
mening så ofullkomligt och relativt,
att våra ord inte har något
sanningsinnehåll.

I detta perspektiv synes vilket försök
som helst slinka undan de
experimentella vetenskapernas
beräknings- och kontrollmetod,
kunskapens enda auktoriserade
källa, eller bedöms helt enkelt som
en återgång till den förvetenskapliga



kunskapen, eller ett återupprättande
av antika mytologier.

SANNING OCH FRIHET

Relativismen försöker påtvinga en
existentiell inställning: om jag inte
kan nå fram till någon säker slutsats,
låt oss åtminstone försöka etablera
en väg – en metod – som tillåter mig
att uppnå den största möjliga 
kvantitet lycka i vår eländiga värld;
en lycka som, genom samma
dynamik som gäller fakta – tillfälliga
och begränsade – kommer att vara
fragmentarisk och otillräcklig.

Logiskt sett, i denna situation blir det
viktigaste att undvika problemet med
sanningen: vilken uppfattning som
helst har hemortsrätt i vår kultur, för
så vitt den inte gör anspråk på
universalitet eller vill ge en
potentiellt fullständig förklaring av
Gud och världen.



På så sätt blir de religiösa
sanningarna en lekboll för stundens
eller smakens preferenser,
reducerade till åsiktsfrågor – kanske
privilegierade för några, i åsikternas
eller de påhittade och utspridda
hypotesernas stormarknad på det
övernaturligas ocean – och berövade
rationalitet, just därför att de inte
kan godkännas enligt den
experimentella vetenskapens
kriterier.

På detta sätt blir relativismen det
vitala, inte det teoretiska försvaret
för att föra en existens som går att
leva i en värld berövad betydelse.
Och vilken bättre garanti finns det
för att alla människor ska kunna
uppehålla en fredlig samlevnad än
en värld utan sanning?

I många av våra samhällen har en
svag idé om förnuftet börjat etablera
sig som en nödvändig bas för
demokrati och sammanlevnad: i ett



multikulturellt, multietniskt och
multireligiöst samhälle leder
försvaret av sanningens existens till
konflikt och våld, ty de som är
övertygade om sådana sanningar
misstänks för att vilja påtvinga andra
– det är fundamentalism, säger man
– det som inte är något annat än en
åsikt.

Märkligt nog händer i stället det
motsatta. Bristen på känslighet för
sanningen, för sökande efter svar på
sakernas verklighet och efter livets
mening, drar med sig deformering
och till och med korruption av
frihetens ide och erfarenhet.

Det kan inte förvåna att den sociala
och lagliga konsolideringen av
levnadssätt i överensstämmelse med
relativismen alltid har sin grund i en
förmodad ”rätt att göra erövringar”
från frihetens sida.

Säkert är att den politiska friheten
har varit en av de stora erövringarna



i modern tid. Och ändå är inte
människans frihet absolut, tvärtom,
den är strikt bunden till den
mänskliga naturen.

Om den friköps från förnuftet och
från människans totalitet så att den
uppfattas som ett ”att kunna önska
allt” och ”praktisera allt man önskar”
så är det klart att ”våra egna
önskningar till slut blir den enda
normen för våra handlingar”.[4]

Alla inser vi att vi inte agerar enbart
genom viljan. Verkligheten själv
leder oss och föreslår sätt att agera.
Ingen köper en burk marmelad bara
på grund av etikettens utformning;
en god husmor frågar först, hämtar
information, läser upplysningarna
på etiketten… och sedan väljer hon.
För valet – exemplet är banalt men
signifikativt – finns det skäl:
procenttalet frukt, kvalitén,
ursprunget, om det är ”kravmärkt”,
om man tillsatt socker eller inte, etc.



Friheten är inte en kraft utan
gränser, den har sina
demarkationslinjer: den är bunden
till människans hela väl, d.v.s.
hennes sanning.

Under den anklagelse för
fundamentalism som görs mot
många kristna som vill vara
konsekventa i sin tro verkar det
snarare som om den verkliga
fundamentalismen döljer sig: den
svaga övertygelsens, mycket farligare
genom att den döljer sig under
toleransens täckmantel.

Om vi resonerar positivt, skulle vi
behöva klarlägga att denna
beskyllning försöker lägga samman
två plan: å ena sidan de personliga
övertygelserna rörande sanningen
och å den andra sanningens
förverkligande inom det politiska
fältet.

Att vara övertygad om sanningen
innebär inte nödvändigtvis att söka



ålägga andra den. Likväl, inför
anklagelsen om despotism, mer eller
mindre klart uttryckt, vänd mot vem
som helst som försvarar sanningens
värde som något gott som individen
inte kan avstå ifrån, måste man
svara att despotism inte är en
produkt av att erkänna universella
och absoluta sanningar utan snarare
beror på brist på respekt för
friheten.

Aktning för motsatta idéer och
särskilt för de personer som ger
uttryck åt dem kommer inte ur egna
principers svaghet, inte heller från
att vara benägen att tvivla på vilken
övertygelse som helst; det är snarare
det motsatta som händer: för att det
ska finnas en autentisk hållning av
respekt mot alla är det nödvändigt
med några allmänt accepterade
sanningar ”som inte är
förhandlingsbara”, till att börja med
erkännandet av varje mänsklig
varelses värdighet, en



grundläggande premiss för att
respektera hennes frihet.

Ju mer övertygade vi är om denna 
sanning – som för oss kristna tycks så
uppenbar, av den anledningen att vi
förstår att alla människor är barn till
samme Fader –, desto möjligare blir
det att respekten för alla garanteras,
även de inbegripna som inte delar
denna princip.

Faktum är att, om man inte erkänner
de mänskliga rättigheternas
allmängiltighet och inte heller den
objektiva giltighet som stöder dem –
varje persons värdighet – då kan
man knappast kräva dem för alla
medborgare, och man kommer i alla
fall inte att kunna begränsa
godtycket i utövandet av makten,
varigenom själva demokratin blir
utan försvar gentemot sina egna
missbruk.

Relativismens problem ligger i det
innersta av människan själv, trots att



hon kan längta efter att åtnjuta en
autonomi utan bojor eller
begränsningar, kommer hon alltid
att vilja lära känna sitt livs mening,
en strävan som ligger i ofrånkomlig
överensstämmelse med sökandet
efter Gud och frälsningen.

Herren har förkunnat att
människan inte lever endast av
bröd utan av varje ord som utgår
av Guds mun[5]; den naturliga
önskan att skaffa sig vetande och
hungern efter det gudomliga ordet är
outsläckliga och ingen ska få dem att
försvinna från det mänskliga livet: 
Så skall det också vara med ordet
som utgår ur min mun: det skall
inte vända tillbaka till mig fåfängt
utan att ha verkat vad jag vill och
utfört det som jag hade sänt ut det
till[6].

GÖRA SANNINGEN ÄLSKANSVÄRD

Sanningen i sig själv är angenäm och
likväl kan vi ibland försvara den på



ett ganska osympatiskt sätt. Det är
sant att några sanningar blir
obekväma för den som lyssnar till
dem och att ett enhetligt liv inte är en
lätt väg för någon; men detta hindrar
inte att sanningen i sig har en
attraktionskraft som vi inte bör
försöka dölja.

För att visa sanningens glans är det
tillrådligt att i första hand göra en
ansträngning att söka den, lära
känna den och betrakta den, också
med studier och utbildning. Om man
verkligen älskar sanningen är det
lättare att förmedla den med
språkets gåva och göra den
genomskinlig med sitt liv. En del av
tjänsten för sanningen består i att
intensivt söka olika situationer för
att finna lämpliga kanaler för att
förmedla dess skönhet och inbjuda
andra att söka den. Det är lättare,
ibland, att använda en negativ ton i
stället för att lära känna sina
samtalspartner och så söka det bästa



sättet att förklara saker och ting; men
visst är det mycket mindre effektivt.

Att göra sanningen älskansvärd är en
mycket lämplig uppgift för oss
kristna, för vi vet att kärlek och
sanning identifierar sig med
varandra. Den helige Faderns
encyklika är redan ett svar på den
utmaning som han hade lanserat
dagarna innan han blev vald, och i
andra tidigare skrivelser i vilka –
som vi har sagt – han hade påpekat
relativismen som ”trons centrala
problem”.

Om relativismen är en hållning som
tar avstånd ifrån mötet med
sanningen av rädsla för att förlora
friheten och lyckan, är då inte
kärleken det som ska kunna förlika
sanning, frihet och lycka?
”Sanningen och kärleken är
identiska. Detta påstående – förstått i
hela dess djup – är den yttersta
garantin för toleransen, för en



relation med sanningen, vars enda
vapen är den själv och som för den
skull är kärlek”[7]

Den helige Fadern ställer en fråga
som beskriver den försvarsposition
som många människor intagit inför
sanningen och i detta fall inför några
moraliska sanningar, som Kyrkan
hävdar: De frågar sig ”om inte
Kyrkan med sina bud och förbud
fördärvar det vackraste i livet? Sätter
hon inte just där upp förbudsskyltar,
där den oss av Skaparen tillämnade
glädjen erbjuder en lycka, som låter
oss förnimma något av smaken hos
det gudomliga?”[8]

Att göra sanningen älskansvärd
består just i att visa att man finner
den största lyckan när man lever i
sanningen och inte när man försöker
undvika den. När du kastar dig ut i
apostolatet, kan du vara säker på att
det alltid handlar om att göra
människor lyckliga, mycket lyckliga:



Sanningen kan inte skiljas från äkta
glädje[9]

Att göra sanningen älskansvärd är en
bra definition på apostolatet i vilket
kärlek och sanning förenas. En
naken sanning berövad kärlek blir
osympatisk och till och med omöjlig
att nå, ty de avgörande sanningarna
för existensen ”uppnås inte bara
genom förnuftsresonemang utan
också genom tillit till andra personer
som kan garantera autenticiteten och
vissheten i själva sanningen.”[10]

Vi kristna tjänar sanningen framför
allt när vi förenar den med och klär
den i Kristi kärlek, med helighet i
livet, vilket bl. a. innebär att
acceptera alla.

Helige Josemaría älskade sanningen
och friheten; därför undervisade han
att sanningen inte åläggs utan
erbjuds: Känner du kanske att du har
anförtrotts det goda och den absoluta
sanningen och att du därför har



tilldelats en särskild befogenhet eller
rättighet att utrota det onda till varje
pris? På den vägen kommer du inte
att råda bot på någonting: bara
genom Kärlek och med kärlek! Minns
samtidigt att Kärleken har förlåtit dig
och förlåter dig så mycket[11].

Den miljö där man lär sig att älska
sanningen är inte en miljö av protest,
av segrare och besegrade. Vänskap,
glädje, tillgivenhet och en tjänande
inställning övertygar, förändrar,
upplyser, förbereder anden för att
rasera relativismens murar, som
låser intelligensen så att den inte kan
se sanningen. ”Det bästa försvaret av
Gud och av människan består just i
kärleken”[12]. Den miljö som
återställer förtroendet för att finna
sanningen och som förbereder till att
ta emot den och älska den är ett
enhetligt liv.

Inte heller mellan personer som inte
har lärt känna Kristus saknas



brinnande och konsekventa vittnen
om sanningen. Vi tänker på de
vittnesbörd som nått oss genom
Sokrates, en av de stora
sanningssökarna, som Johannes
Paulus citerar i encyklikan Fides et
ratio: hans ord, men framför allt
hans konsekventa ställningstagande
ända till döden, har präglat den
filosofiska tanken sedan mer än
tvåtusen år[13].

Ännu mera med rätta kan de kristna
vittna för Sanningen inte bara med
intelligensen, utvecklad genom
läsning, studium och reflektion, utan
också genom de dygder som speglar
Kristus, sanningen som blivit till liv.

Omgivningen och samhället (…)
behöver ett nytt sätt att leva och
sprida Evangeliets eviga sanning: i
samhällets innersta, i världen, skall
Guds barn stråla med sina dygder
som lyktor i mörkret - quasi lucernae
lucentes in caliginoso loco[14].



Kristus, döende på Korset,
undervisade oss i sanningen om Gud.
Helgonen har gjort det trovärdigt att
Gud är kärlek när de givit sina liv av
kärlek till Gud och till andra
människor. Kyrkan upphör inte att
bemöda sig om att upplysa världen
och fjärma den från mörkret i ett liv
utan sanning och utan mening.

[1] Johannes Paulus II, Encyklika. 
Fides et ratio, n. 44. (Katolsk
dokumentation, Tro och förnuft, nr.
44.)

[2] Ibidem. Jfr. Paul VI. Apostoliskt
brev Lumen Ecclesiae 20-XI-1974, 8.

[3] Jfr. J. Ratzinger, Fede, verità e
tolleranza, (Tro, sanning och
tolerans). Siena 2003.

[4] J. Ratzinger, Fede, verità e
tolleranza, Siena 2003.

[5] Matt 4: 4.



[6] Jes 55:11.

[7] J. Ratzinger, Fede, verità e
tolleranza, Siena 2003.

[8] Benedikt XVI, Encyklikan Deus
caritas est, nr 3.

[9] S. Josemaría Escrivá, Plogfåran, nr
185.

[10] Johannes Paulus II, Encyklikan 
Fides et ratio, nr 33. (Katolsk
dokumentation, Tro och förnuft, nr.
33.)

[11] S. Josemaría Escrivá, Plogfåran,
nr. 824.

[12] Benedikt XVI, Encyklikan Deus
caritas est, nr. 31, (Gud är kärlek, nr
31.)

[13] Jfr. Johannes Paulus II,
Encyklikan Fides et ratio, nr 26,
(Katolsk dokumentation. Tro och
förnuft nr. 26)



[14] S. Josemaría Escrivá, Plogfåran,
nr. 318.

pdf | Dokument automatiskt skapad
från https://opusdei.org/sv-se/article/

passionen-for-sanningen/ (2026-02-01)

https://opusdei.org/sv-se/article/passionen-for-sanningen/
https://opusdei.org/sv-se/article/passionen-for-sanningen/

	Passionen för sanningen

