
opusdei.org

På väg mot 100-
årsjubileet (3): Den
helige Josemarías
förståelse av
arbetet: en
helhetsvision

Den helige Josemaría lärde att
arbetet är en gudomlig kallelse
och ett medel för personlig
helgelse och apostolat.
Inspirerad av Inkarnationens
mysterium och den Heliga
Skrift, förespråkade han en
kristologisk syn på arbete där
arbetet är integrerat i det
andliga livet och där det



världsliga och det andliga inte
är åtskilt.

2025-06-19

Den helige Josemarías förkunnelse
bär på en exakt och mycket rik
teologisk idé – frukten av den inre
vision han mottog den 2 oktober
1928 – som hämtar näring från två
huvudsakliga källor: den Heliga
Skrift och en djup förståelse av
Inkarnationens mysterium.

Det rör sig om ett budskap som har
en stor räckvidd, då det riktar sig till
alla som lever mitt i världen och
arbetar i olika sekulära yrken. På
samma gång stakar den helige
Josemarías i sin lära ut Opus Deis
specifika uppdrag. Många aspekter
av det kristna livet som han
framhåller som kännetecknande för
Opus Deis anda har sitt ursprung i en



innovativ och djupt kristologisk
förståelse av jordelivets realiteter
och möjligheten att uppnå helighet
genom att arbeta just där. Därför är
det upplysande att fördjupa sig i den
helige Josemarías undervisning om
arbete för att förstå vad Opus Dei är
och vari dess uppdrag består inom
Kyrkans större uppdrag.

Gudomlig och yrkesmässig
kallelse

I begreppet kallelse, såsom Opus Deis
grundare förklarade det, ingår
arbetet som en grundläggande
komponent. »Arbetet är människans
ursprungliga kallelse, en Guds
välsignelse, och de som anser att det
är ett straff har en sorgligt felaktig
uppfattning.« (Plogfåran, nr 482). När
han förklarade vad kallelsen till
Opus Dei innebar, upprepade han
ofta att den yrkesmässiga kallelsen –
den man känner sig kallad till eller
har för avsikt att följa – är en del av



var och ens gudomliga kallelse. Den
som inte känner sig kallad av Herren
att utföra ett arbete, en verksamhet
som kan helgas i världen, kan inte få
kallelsen till Opus Dei.

»Många gånger har jag upprepat för
er att var och ens yrkesmässiga
kallelse är en viktig del av den
gudomliga kallelsen; därför kommer
också Opus Deis apostolat i världen
alltid att vara aktuellt, modernt och
nödvändigt: för så länge det finns
människor på jorden, kommer det att
finnas män och kvinnor som
arbetar« (Brev 6, nr 35).

Den helige Josemaría brukade
påpeka att Gud ibland kallar just
under eller i samband med arbetet,
som var fallet med apostlarna
(jfrVägen, nr 799). Att svara på denna
kallelse förändrar inte
livsomständigheterna: var och en
förblir där han eller hon befinner sig
i världen, med sina yrkesmässiga



åtagandens sina familjeband och sitt
sociala nätverk (jfr Brev 6, nr 37).

Opus Deis grundare uppmanade sina
söner och döttrar att vara
närvarande i alla miljöer där
människor är aktiva, djupt rotade i
den sekulära och mänskliga identitet
som präglar det yrke de utövar. »Gud
har kallat dig till att följa en konkret
väg: att delta i alla världens
angelägenheter, samtidigt som du —
även i ditt yrkesarbete — är
förankrad i Gud.« (Smedjan, nr 748).
Precis som yrkesarbetet inte bara är
en syssla bland andra, utan något
som definierar livet för den som
utför det, är svaret på kallelsen till
Opus Dei inte bara ett engagemang
bland andra, utan det som präglar
hela existensen för den som har tagit
emot den. Denna kallelse omfattar
den mångfacetterade verklighet som
är livet: det sociala nätverket,
vänkretsen, familjelivet och allt som
det för med sig



Den helige Josemaría ger sina barn
en tydlig riktlinje för hur Opus Deis
uppdrag skall utföras: arbetet ska
förvandlas till bön och man ska leva
som kontemplativa mitt i världen.
Detta är ett originellt budskap,
eftersom folk i allmänhet är vana vid
att det ansvar som hänger ihop med
familje-, samhälls- och arbetsliv är
åtskilt från det kontemplativa livet
och bönen.

I detta avseende har man ibland
reducerat innebörden av arbetets
helgande. Man skulle till exempel
kunna begränsa det till att börja en
uppgift med en bön och avsluta den
med en annan, eller att då och då
avbryta det man gör för att be en
kort bön. En sådan vana är förstås
något gott som kan hjälpa oss att leva
i Guds närvaro under dagen. Men
vad den helige Josemaría uppmanar
sina söner och döttrar till är något
djupare: att förvandla allt arbete till
en kärleksfull, i det närmaste



oavbruten, dialog med Gud — ju mer
vi engagerar oss i världen, desto mer
kan och bör vi vara förenade med
Gud. »Att vi är Guds barn kommer
att få oss — jag insisterar — att ha en
kontemplativ anda mitt i alla
mänskliga aktiviteter — att vara ljus,
salt och jäst genom bön, självtukt,
troskunskap och yrkesbildning —
och att uppnå följande målsättning:
Ju djupare vi engagerar oss i världen,
desto mer bör vi tillhöra
Gud.« (Smedjan, nr 740).

I kyrkan kommer allt
evangeliseringsarbete som vill vara
del av Sonens sändning alltid att vara
djupt rotat i erfarenheten av att vi är
Guds barn. Detta blir särskilt tydligt i
Opus Dei. Att förvandla världen
genom arbetet, och därigenom delta i
Sonens sändning att sammanfatta
och försona allt, innebär att prägla
mänskliga verksamheter med forma
Christi – kärlekens, tjänandets och
barmhärtighetens form. Det är



kärleken som gör små saker stora
och omvandlar de mest anspråkslösa
av handlingar till en lovsång till Gud
(jfr t.ex. Plogfåran, nr 487, 489; 
Smedjan, nr 684, 686, 742 etc.). När
världen omvandlas efter forma
Christi avslöjas arbetets eukaristiska
dimension, som kan liknas vid en
förlängd Mässa som varar dygnet
runt, firad i kraft av de troendes
allmänna prästadöme, som de fått
genom dopet. Som den helige
Josemaría påpekade, måste vi tjäna
Gud »inte bara vid altaret utan över
hela världen, som för oss är ett
altare. Människors alla gärningar
utförs som på ett altare, och ni som
kontemplativa människor —
förenade med Gud under hela dagen
— firar var och en av er på något sätt
er mässa, som varar i tjugofyra
timmar i väntan på nästa mässa, som
varar i ytterligare tjugofyra timmar,
och så fortsätter det till livets
slut.« (Anteckningar från en



betraktelse, 19-III-1968, i Álvaro del
Portillo, Cartas de familia, I, nr 226).

Ett kortfattat uttryck

Det centrala i den helige Josemarías
lära om arbetet kan sammanfattas i
en enda fras: »Att helga arbetet, att
helga sig i arbetet, att helga genom
arbetet« (När Kristus går förbi, nr.
45).

»Jag säger det återigen, mina barn:
Herren har kallat oss att, var och en i
sin egen livssituation och i sitt yrke
eller arbete, helga oss i arbetet, helga
arbetet och helga genom arbetet. På
så sätt kan det mänskliga arbete vi
utför med full rätt betraktas som 
opus Dei, operatio Dei, Guds
arbete.« (Brev 6, nr. 13).

Vad rymmer denna korta men
innehållsrika formulering? Flera
författare har vid olika tillfällen



kommenterat den1. Låt nu oss titta
närmare på dess innebörd.

Att helga arbetet, förstått som den
yttre effekten av mänsklig handling,
innebär framför allt att helga de
professionella, ekonomiska, sociala
och politiska strukturer som uppstår
ur människans arbete och som i sin
tur påverkar arbetets fortsättning. I
sin objektiva dimension innebär det
att åta sig uppdraget att förvandla
världen genom att genomsyra den
med Kristi kärlek och återbörda den
till Gud (jfr. När Kristus går förbi, nr.
183). Detta kräver en djup förståelse
för varje arbetsområdes inre
dynamik, och ett respektfullt och
finkänsligt förhållningssätt till den
jordiska verklighetens
självständighet. Dessutom krävs en
solidyrkesskicklighet och en glad
beredvillighettill uppoffring.

Att helga sig i arbetet, i subjektiv
bemärkelse, innebär att det främst är



i arbetet som man ska utöva de
kristna dygderna och att det är
arbetet som är den centrala axeln i
det andliga och asketiska liv som den
helige Josemaría föreslår sina söner
och döttrar (jfr. Brev 31, nr. 10; 
Plogfåran, nr. 493-494). Opus Deis
anda genomsyras främst av dygder
som kärlek och rättvisa i mänskliga
relationer, en professionell
inställning och studier som leder till
ett bättre utfört arbete och ett gott
rykte, samt ordning, med hjälp av
vilken man kan utnyttja tiden bättre
och därmed ge större ära åt Gud (jfr. 
Vägen, nr. 80).

Helgandet av andra genom arbetet
visar hur medlemmarna i Opus Dei
verkar apostoliskt. För att
evangelisera och utbreda Guds rike
behöver man inte avbryta sitt arbete
eller sätta det i andra hand; tvärtom
är Opus Deis medlemmar apostlar
genom att utföra sitt arbete rättvist,
skickligt och kärleksfullt, genom att



föregå med gott exempel, genom att
använda evangeliet för att orientera
sig i de världsliga strukturerna och
genom att utveckla den tjänande
dimension som finns i alla yrken.
Kort sagt: genom att sätta Jesus
Kristus på toppen av all mänsklig
verksamhet.

I detta evangeliserande uppdrag
kompletteras alltid livets vittnesbörd
med ordet, som upplyser, förklarar
trons argument och erbjuder hjälp
och tröst. Det nära samarbetet med
kollegorna och det gemensamma
vardagslivet på arbetsplatsen gör
evangeliserandet till ettapostolat
präglat av vänskap och förtroende. I
många av sina texter betonar den
helige Josemaría arbetets
inneboende apostoliska dimension.

»Jag tycker att det är självklart att du
längtar efter att hela mänskligheten
skall lära känna Kristus. Men börja
med ditt ansvar att frälsa de själar



som lever tillsammans med dig, att
helga var och en av dina arbets- eller
studiekamrater … — Detta är det
huvudsakliga uppdrag som Herren
har anförtrott åt dig.« (Plogfåran, nr.
953).

»Man kan med rätta säga, mina
hjärtebarn, att den största frukten av
Opus Deis arbete är den som dess
medlemmar personligen utverkar,
genom exemplets och den trofasta
vänskapens apostolat med sina
kollegor: på universitetet eller i
fabriken, på kontoret, i gruvan eller
på åkern.« (Brev 6, nr. 55).

»[De som] inte förstår vad det
innebär att helhjärtat ägna sig åt ett
seriöst yrkesarbete, åt världslig
vetenskap, kommer att ha mycket
svårt att uppskatta vidden och
räckvidden av det apostoliska arbete
som Gud ber medlemmarna i Verket
att utföra, och hur de går till väga för
att göra det.« (Brev 6, nr. 44).



Att arbeta i Kristus – enligt
inkarnationens logik – är det främsta
uppdrag som Gud har anförtrott dem
som fått kallelsen till Opus Dei. Att
helga arbetet, helga sig i arbetet och
helga andra genom arbetet är inte
separata eller parallella mål, utan tre
oskiljaktiga dimensioner av en och
samma enhetliga verklighet (jfr. J.L.
Illanes). För den helige Josemaría
utgör dessa dimensioner tillräckliga
skäl för att väcka och inge entusiasm,
och han försäkrar att det är värt att
ge sitt liv till Gud för detta syfte.

»Att förena det professionella arbetet
med den asketiska kampen och med
kontemplationen – något som kan
tyckas omöjligt, men som är
nödvändigt för att kunna bidra till att
försona världen med Gud – och för
att kunna förvandla detta vardagliga
arbete till ett medel för personlig
helgelse och apostolat. Är det inte
värt att ge sitt liv för detta ädla och



stora ideal?« (Instruktion, 19 mars
1934, nr. 33)

Man kan fråga sig: hur kan dessa
läror tillämpas när någon är
sjukskriven, misslyckas eller står
utan arbete? Eller när jobbet man
har fått för med sig många
svårigheter som har att göra med
kollegorna, arbetsmiljön eller något
annat? det arbete man har innebär
stora svårigheter. Med andra ord:
riktar sig den helige Josemarías
undervisning bara till dem med
idealiska förhållanden eller till dem
som arbetar under särskilt
gynnsamma omständigheter? I själva
verket är budskapet om att helga
arbetet universellt – det angår alla
människor och går att applicera på
alla livssituationer. Det handlar inte
så mycket om vad vi gör (att arbeta),
utan om vem vi är (arbetande
människor). Vi kan ta oss an allt i
livet med just den inställningen: att



göra saker väl, av kärlek och för att
tjäna.

En central del av den egna
helgelsen

Att helga arbetet innefattar även
studierna – en vanlig sysselsättning
bland de unga som omgav den helige
Josemaría under de första åren av
hans pastorala arbete. Detta syns
tydligt redan 1934 i kapitlet »Studier«
i Vägen, där studierna framställs som
en uppgift som i sig kan förvandlas
till bön och apostolat. Liksom arbetet
har också studierna en tjänande
dimension och skapar relationer som
möjliggör ett apostolat präglat av
vänskap och förtroende mellan
studiekamrater. För de unga
betonade den helige Josemaría
särskilt vikten av att ta vara på tiden
– ett budskap som ständigt är aktuellt
(jfr. Vägen, nr. 354–355; Plogfåran,
nr. 509, 513). I samma anda
förklarade han att vila inte innebär



passivitet eller lättja, utan ett byte av
aktivitet för att återfå krafterna (jfr. 
Plogfåran, nr. 514).

Hans lära om arbetet hämtade ofta
sin näring ur en djup devotion till
Jesu liv i Nasaret och hans arbete i
Josefs verkstad – återkommande
teman i hans predikningar (jfr. »I
Josefs verkstad« i När Kristus går
förbi, nr. 39–56; »Guds arbete« i Guds
vänner, nr. 55–72). Den helige Josef,
framställd som hantverkare och
läromästare i det inre livet, blev en
förebild för medlemmarna i Verket.
Detta exempel ledde den helige
Josemaría till att föreskriva att hans
andliga söner och döttrar skulle
förnya sin hängivenhet till Opus Dei
varje år på den helige patriarken
Josefs högtid, den 19 mars.

Tillsammans med den helige Josef
står Maria från Nasaret också modell
för helgelsen av arbetet. Hennes
vardagsliv visar hur omsorgen om



familjen samarbetar i frälsningen
och ordnar världen enligt Guds plan,
och på så sätt visar att familjelivet i
sig självt är ett helgat och
helgelsebart arbete. I Maria
framträder särskilt den tjänande
dimension som är inneboende i allt
mänskligt arbete som helgas, en
princip som den helige Josemaría
sammanfattade i mottot: »Para
servir, servir«2 (När Kristus går förbi,
nr. 50). Den heliga familjens
vardagsliv i Nasaret gav honom
också anledning att betona vikten av
ödmjukhet och kontemplativ tystnad
som väsentliga delar av ett helgat
arbete. Att arbeta mycket och väl,
påminde han, innebär inte att falla in
i förhastad eller oreflekterad
aktivism; tvärtom, uppmanade han
till att göra ljudet av tre och arbetet
av tre tusen (cfr. Brev 3, nr. 66).

Det är inte förvånande att tanken på
att betrakta arbetet som den centrala
axeln i den egna helgelsen har



inspirerat till djupa och nyskapande
insikter om förhållandet mellan
arbete och bön, mellan yrkesplikter
och familjeansvar, liksom mellan
ansträngning och vila. I detta
sammanhang föreslog den helige
Josemaría en originell tolkning av
relationen mellan Marta och Maria i
Betania:

»Jag kommer aldrig att dela
uppfattningen — även om jag
respekterar dem som tycker så — att
man skall skilja bönen från det
aktiva livet, som om de vore
oförenliga. Vi som är Guds barn bör
vara kontemplativa: personer som
mitt i folkvimlet kan finna själens
tystnad i ett konstant samtal med
Herren; och titta på honom som man
tittar på sin Fader, som man tittar på
en Vän som man älskar till
vansinne.« (Smedjan, nr. 738).

Om man uppriktigt och konsekvent
strävar efter att utöva de kristna



dygderna, blir denna harmoni – som
i sig är svår – mer tillgänglig.

Att integrera arbetet i ett dygdigt liv,
förstått som uttryck för ett
apostoliskt uppdrag och en tjänande
hållning, skyddar mot risken – så
vanlig i vår tid – att göra arbetet till
något absolut. Att utföra arbetet i
Kristus skyddar mot en reducerad
syn på arbetet och mot dess
förvrängning i form av ren
effektivitet, som uppstår när arbetet
slukar hela tillvaron och förvandlas
till en avgud. Denna sorts andliga
sjukdom kallade den helige
Josemaría för professionalitis
(arbetsnarkomani« jfr. Plogfåran, nr.
502, 503), och den förvränger den
sanna meningen med mänskligt
arbete.

Det helgade arbetet är inte ett hinder
för ett helgjutet kristet liv – det är
tvärtom dess källa. Att ge de kristna
tillbaka detta helgjutna liv utgör för



den helige Josemaría en
grundläggande aspekt av den anda
han har mottagit från Gud.

Att uppfylla Guds vilja i arbetet, att
betrakta Gud i arbetet, att arbeta av
kärlek till Gud och nästan, att göra
arbetet till ett medel för apostolat, att
ge det mänskliga ett gudomligt värde
– detta är det helgjutna liv enkelt och
starkt, som vi själva bör leva och lära
ut.« (Brev6,nr. 14).

Den syn som den helige Josemaría
hade på att arbeta i Kristus öppnar
upp för en dialog om centrala
perspektiv inom teologin om de
jordiska realiteterna, dogmatisk
teologi, ecklesiologi och andlig
teologi – särskilt i förhållande till
lekfolkets uppdrag. I artiklarna som
följer kommer vi att fördjupa oss i
några av de mest berikande
aspekterna av detta fruktbara utbyte.



1  Till exempel José Luis Illanes i
uttrycket (uppslagsord) »Trabajo« i 
Diccionario de san Josemaría (2013)
och Fernando Ocáriz i artikeln »El
concepto de santificación del
trabajo« som presenteras i hans verk 
Naturaleza, gracia y gloria (1987).

2  För att tjäna måste man duga, för
att duga måste man tjäna

pdf | Dokument automatiskt skapad
från https://opusdei.org/sv-se/article/pa-
vag-mot-100-arsjubileet-3-josemarias-

forstaelse-arbetet-helhetsvision/
(2026-01-19)

https://opusdei.org/sv-se/article/pa-vag-mot-100-arsjubileet-3-josemarias-forstaelse-arbetet-helhetsvision/
https://opusdei.org/sv-se/article/pa-vag-mot-100-arsjubileet-3-josemarias-forstaelse-arbetet-helhetsvision/
https://opusdei.org/sv-se/article/pa-vag-mot-100-arsjubileet-3-josemarias-forstaelse-arbetet-helhetsvision/

	På väg mot 100-årsjubileet (3): Den helige Josemarías förståelse av arbetet: en helhetsvision
	Gudomlig och yrkesmässig kallelse
	Ett kortfattat uttryck
	En central del av den egna helgelsen


