
opusdei.org

På väg mot 100-
årsjubileet (1):
Kallelse, uppdrag
och karisma

I denna tid av förberedelser
inför hundraårsjubileet, som vi
har inlett med att hålla
regionmöten, uppmuntrar
prelaten oss att reflektera över
Opus Deis identitet, historia och
uppdrag. Artikelserien syftar
till att fördjupa vår förståelse
av karismen genom att belysa
en av dess grundläggande
aspekter: helgelsen av arbetet. I
den första artikeln undersöker
vi vad som är specifikt för
Verket inom kyrkan och



utvecklar begreppen kallelse
och uppdrag inom ramen för
det vardagliga livet.

2025-01-31

I. Kallelse, uppdrag och
karisma

I begynnelsen fanns Ordet. Allting
blev till i Ordet och genom Ordet.
Gud kallar allt som finns till att vara.

Guds fruktbara liv är ett liv i
interpersonella relationer. De
gudomliga utgåendena – alstrande
och utandning – har som slutmål det
personliga varat: Fadern avlar
Sonen, Fadern och Sonen utandar
den Helige Ande. När Gud skapar
arbetar han enligt samma mönster: 
han vill ha personliga varelser
framför sig, med Sonen som förebild
och av kärlek. Om Gud kallar hela



universum till existens, är det för att
han vill att personliga varelser ska få
del av hans liv: fria varelser som kan
lära känna honom och älska honom.

I viss mening är alltså hela världen
ett resultat av en kallelse. Var och en
av oss har personligen kallats till
existens: med sitt eget ansikte, med
sin egen röst, med sin ögonfärg. Var
och en med sitt eget jag inför det
gudomliga du. Det var därför Gud
ville världen och skapade den: för att
han tänkte på var och en av oss.

Kallelse: från fruktan till
glädje

Ordet kallelse är ett ord som hör
hemma i en familj, ett ord som ska
användas av en fader. Ett ord som
inte ska vara avlägset utan nära, ett
ord som ska rikta sig till alla. Ett ord
som avslöjar, kallar, inbjuder.
Faktum är att hela
frälsningshistorien skulle kunna ses



som en kontinuerlig historia av
kallelser, av oupphörliga rop som
Gud i tid och rum har riktat till män
och kvinnor på olika platser och
under olika historiska epoker: till
härskare och till vanliga människor,
till hela städer, till folkstammar och
till dess ättlingar.

Den helige Josemarías förkunnelse
närmar oss till ordet kallelse och
visar oss dess storhet och universella
karaktär. Opus Deis grundare bidrog
till att lyfta fram ordet kallelse i en
tid, före Andra Vatikankonciliet, då
det användes mer restriktivt. På så
sätt återupplivade han många
helgons läror och återgick till att
tydligt tala om kallelsen som något
som är gemensamt för alla
människor.

Att begreppet kallelse förekom i den
helige Josemarías Vägen och i hans
predikningar kunde till en början
orsaka en viss förvåning, och kanske



även en viss rädsla. Men snart
förbyttes det i glädje av att höra i
vilket sammanhang som han talade
om kallelsen, nämligen det vanliga
livet: studier och arbete, vänskap och
familj, kulturella engagemang såväl
som yrkeslivet. Förstådd på detta sätt
gav kallelsen ljus och betydelse åt det
som vid första anblicken inte
verkade ha någon betydelse. Tack
vare den helige Josemarías budskap
har ordet kallelse för många män och
kvinnor blivit ett ord som hör
hemma i en familj, faderligt och
tillgängligt.

»Kallelsen upptänder ett ljus som gör
att vi upptäcker meningen med vårt
liv. Det är att bli övertygad, genom
trons strålglans, om skälet för vårt
jordeliv. Vårt liv, det nuvarande, det
som är bakom oss och det som ligger
framför oss, får en ny dimension, ett
djup som vi tidigare inte ens
misstänkte fanns. Alla händelser och
skeenden faller nu på sin verkliga



plats: vi förstår vart Herren vill föra
oss och vi känner oss burna av den
uppgift som anförtrotts åt oss.« (När
Kristus går förbi, nr. 45).

Ingen är utesluten

Många som lyssnade till den helige
Josemarías undervisning blev
överraskade och entusiasmerade av
hans insisterande på att det inte
alltid är nödvändigt att ändra sin
civilstatus, sitt arbete, sitt vardagsliv
eller sin familjs omständigheter för
att kunna hörsamma Guds kallelse.
Istället är det just där som din
kallelse skall få resonans, i en nutida
mans eller kvinnas vanliga
sammanhang. Kanske kommer
denna kallelse när du minst väntar
det, kanske till och med när du är
inbegripen i något med dina
jobbverktyg i händerna.

Den helige Josemaría talade om
kallelsen inom ramen för en djup,



biblisk förståelse av det teologiska
begreppet och gav det ett konkret-
individuellt värde: Gud kallar varje
människa att lära känna och älska
honom. Vi är alla kallade att
identifiera oss med hans Son och till
att ta del av hans Ande. Vi existerar
på grund av och för detta; alla, utan
undantag: friska och sjuka, rika och
fattiga, arbetare och intellektuella,
vare sig vi är rikt utrustade att utföra
vissa uppgifter eller mindre
utrustade.

Kallelsen till att lära känna och älska
vår Skapare, till att efterlikna hans
människoblivne Son, eftersom vi har
skapats i Kristus, har ett namn: det är
kallelsen till helighet, det vill säga att
delta i Guds liv, han som allena är
helig. Varje människa tar emot
denna kallelse, oavsett om hon redan
är en del av Guds folk, av kyrkan,
eller om hon bara är ämnad till att
vara en del av den, även om hon
ännu inte vet om det. Gud kallar alla,



utan undantag, att delta i hans liv.
Kristus Jesus utgöt sitt blod, dog på
korset och uppstod igen så att vårt
gudomliga barnaskap, som
fördunklats och nästan gått förlorat
genom synden, kunde återupprättas
och återetableras i honom.

Men om Gud kallar, är det alltid för
att han ämnar oss för ett uppdrag,
för att han vill anförtro oss en
uppgift. Detta illustreras tydligt i
frälsningshistorien. Gud riktar sitt
ord till varje människa: gå, gör detta;
gör vad jag skall visa dig; lämna detta
land; tala i mitt namn; gå till den
plats jag skall visa dig ... Det är
nästan som att han vill säga: »Detta
är vad jag skapade dig för!« I själva
verket kan man säga att alla dessa
specifika uppdrag är
konkretiseringar av det ursprungliga
uppdrag som Skaparen anförtror
mänskligheten i Första Moseboken:
»Herren Gud tog människan och



satte henne i Edens trädgård att
bruka och vårda den.« (1 Mos 2:15).

Den universella kallelsen till helighet
motsvaras av ett lika universellt
uppdrag: att forma sig själv till
Sonens avbild, att älska med
broderlig och sonlig kärlek och att
förkasta syndens verk. Att likna
Sonen är att delta i hans uppdrag, det
vill säga att ordna upp den värld som
har rubbats av människornas synder
och att leda den tillbaka till Fadern i
den helige Ande. Ett sådant uppdrag
har ett förlopp i tid och rum. Om
kallelsen utmanar och kräver ett
svar vid en specifik tidpunkt, sker
fullgörandet av ett uppdrag i sin tur
över tid: vi kommer att bli det vi är
kallade att vara och vi kommer att
förvandla världen så att den kan bli
vad Gud alltid har velat att den ska
vara.



Ett specifikt uppdrag i kyrkan

När Gud själv skapade världen
öppnade han historien för
möjligheten att ta emot sändningar.
Det är Ordets sändning, utsänd av
Fadern till världen för att anta
mänsklig natur, för att fullborda
skapelsen och återlösa människan
från synden och återge henne en
sons fulla värdighet i Sonen. Det är
den Helige Andes sändning, utsänd
till världen och till historien av
Fadern och Sonen, för att forma de
troende till Sonens avbild och att
förena dem i Kristi kropp. Jesu Kristi
kyrka föds ur dessa två sändningar
och är som deras förlängning i
historien (jfr Andra Vatikankonciliet, 
Lumen gentium, nr 2-4). Hela kyrkan
är sammankallad och sänd: hon
sammankallas i och med Jesu
förkunnelse om Guds rike och sänds
efter uppståndelsen till alla folk för
att undervisa dem om evangeliet och



döpa dem i Faderns, Sonens och den
helige Andes namn.

Kyrkan existerar och lever för detta
uppdrag, och de olika uppdrag som
den helige Ande har gett genom
historien har alla samma syfte. Lika
olika och vackra som jordens
blommor, lika olika och vackra är de
uppdrag som Gud har anförtrott åt så
många helgon, åt oräkneliga kristna
gemenskaper, åt lekmän och präster,
åt ordensfolk: uppdrag som har
bidragit och fortsätter att bidra till
detta enda missio Ecclesiae.

»Guds trädgård är förvisso inte
smyckad bara med martyrernas
rosor utan också med jungfrurnas
liljor, makarnas murgröna och
änkornas violer. Mina älskade, ingen
människa, oavsett ställning i livet
behöver tvivla på sin kallelse. Kristus
har lidit för alla. Det är sant som
Skriften säger: Han vill att alla
människor kall räddas och komma till



insikt om sanningen. (1Tim 2:4)« (Den
helige Augustinus, Sermo 304, 3, 2).

När vi känner till den helige
Josemarías liv och lyssnar till hans
förkunnelse förstår vi att även han
fick ett särskilt uppdrag från Gud – i
kyrkan och med kyrkan. Genom att
förklara hans helighet och peka på
den som ett exempel, har
läroämbetet erkänt det uppdrag som
den helige Josemaría fick som en del
av kyrkans eget uppdrag.

Strax efter att ha börjat sitt
prästerliga arbete ville den helige
Josemaría ge ett namn åt det uppdrag
han hade fått av Gud, så att hans
andliga söner och döttrar skulle
kunna föra det vidare i historien:
Opus Dei, Guds verk, operatio Dei.
Han betonade det gudomliga
initiativet och började tala om det
som en grundläggning och pekade på
den 2 oktober 1928 som »den dag då



Herren grundade sitt Verk«. (Apuntes
íntimos, nr. 306, 2-10-1931).

Hur brett och allmänt ett uppdrag
inspirerad av den helige Ande än må
vara i mänsklighetens historia – och
Opus Deis uppdrag är verkligen det,
till den grad att den helige Josemaría
beskrev den som ett hav utan
stränder – kommer varje ny
grundläggning alltid att ha distinkta
drag som rättfärdigar dess existens.
Att söka efter dessa distinkta drag,
efter det specifika i ett uppdrag eller
en ny grundläggning, innebär inte att
skilja det från andra initiativ som
inspirerats av den helige Ande, utan
snarare att lära känna det bättre.
Därför kan Opus Deis särart inte
definieras genom att kontrastera,
genom att skilja det från vad andra
gör eller inte gör, genom att
framhäva skillnader eller dela upp
verksamhetsområden. Det specifika
hos dem som arbetar i Herrens
vingård måste lyftas fram utan att



man någonsin förlorar hela kyrkans
uppdrag ur sikte, i en attityd av
enhet som söker gemenskap.

I alla nya grundläggningar råder en
känslig balans mellan särart och
tradition, mellan det som är eller
verkar vara nytt och det som enligt
det kristna budskapet nödvändigtvis
måste förbli detsamma. Det finns
uppgifter som kyrkan i sitt liv och i
sin tradition erkänner som
grundläggande för det uppdrag hon
har fått av Kristus. Till exempel: att
uppmana Guds folk till helighet och
till att efterlikna Kristus, att lära dem
att ha ett barns personliga relation
med Gud, att sätta eukaristin i
centrum för de troendes liv, att
främja prästernas beredskap att
förlåta synder, att förvalta
sakramenten så att de tas emot med
frukt, att påminna alla döpta om att
de är apostlar i en värld som skall
återvangeliseras, att sprida
herdarnas och konciliernas lära i



allmänhet och påvarna i Roms lära i
synnerhet ...

Hur kan vi förstå den tro som den
helige Josemaría upplevde för
hundra år sedan när han började
med Opus Dei, och hur förstod han 
det nya som Opus Dei innebar?

Därför vill vi under dessa år som
leder fram till hundraårsjubiléet av
Opus Deis grundande (1928-2028) på
nytt sätta oss in i och fördjupa oss i
några av de specifika element som
kännetecknar dess uppdrag, och än
en gång undersöka de karismer som
Gud har gett och ständigt ger till dess
medlemmar så att detta uppdrag kan
fullgöras.

"Inrikta världen på Gud
genom arbete"

I många av den helige Josemarías
texter talas det om den nya
grundläggningens mål. Det är till



synes allmänna mål, eftersom de,
som sig bör, bidrar till kyrkans
allmänna bästa, till själarnas helgelse
och till den kristna omvandlingen av
världen. Och ändå är de mål som
pekar mot ett specifikt, särskilt
uppdrag, som upplyser hela tillvaron
för dem som tar emot denna
gudomliga kallelse. Ett uppdrag som
vi till exempel skulle kunna uttrycka
med dessa ord: Att ”genom arbetet
inrikta världen på Gud”, eller: »Att
omvandla den jordiska verkligheten
genom att placera Jesu kors på dess
topp, så att alla mänskliga aktiviteter,
renade från synd, kan helgas inifrån
och anta Kristi form«. I detta
uppdrag, påpekar den helige
Josemaría, kommer medlemmarna i
Verket »att helga sig själva, helga
andra och helga världen själv«. Både
präster och lekmän bidrar till detta
uppdrag, men med en exakt
uppdelning: de förra måste framför
allt tjäna de senare, eftersom detta
uppdrag direkt och omedelbart



angår de troende lekmännen (jfr
Andra Vatikankonciliet, Lumen
gentium, nr 31, 36).

»Detta är den hemlighet bakom all
helighet som jag har predikat så
många år: Gud har kallat alla till att
efterlikna Honom; och såväl ni som
jag har kallats för att vi medan vi
lever mitt i världen – som mannen på
gatan! – skall kunna sätta Kristus vår
Herre på toppen av all hederlig
mänsklig verksamhet. Nu kan ni
förstå ännu bättre att om någon av er
inte skulle älska arbetet, sitt eget
arbete, om han inte skulle känna sig
verkligen engagerad i någon ädel
jordisk verksamhet för att helga den,
om han saknade ett yrkeskall, så
skulle han aldrig på djupet kunna
förstå den övernaturliga karaktär av
den lära som jag förkunnar, just av
den anledningen att han skulle sakna
en oundgänglig förutsättning: att
vara en arbetare.« (Guds vänner, nr.
58).



Den invokation som Opus Deis
Preces ägnar åt att förbön Ad
sanctum Josephmariam, conditorem
nostrum, sammanfattar på samma
gång på några få rader kärnan i dess
budskap, arbetets centrala roll och
dess specifika apostoliska och
missionerande dimension: Intercede
pro famulis tuis, ut fideles spirítui
Operis Dei, laborem sanctificemus et
animas Christo lucrifacere
quaeramus.[1]

Runt axeln arbete i Kristus tycks alla
de andra aspekterna av det kristna
perspektivet kretsa som den helige
Josemaría såg belysta i den nya
grundläggningen som Gud bad
honom om: möjligheten att finna
Gud och söka helighet i det 
vardagliga livet; den universella
utsträckningen av kallelsen till
helighet; efterliknandet av Jesu 
fördolda liv och den heliga familjen i
Nasaret; den mycket speciella
devotionen till Sankt Josefs gestalt –



hantverkaren, arbetaren – till den
grad att medlemmarna i verket
förnyar sin hängivenhet till Opus Dei
på hans festdag; det gudomliga
barnaskapet som ett deltagande i
Sonens sändning att försona allt med
Fadern genom Anden; vänskapens
och förtrolighetens apostolat som
medlemmarna i denna institution är
kallade att utöva med
arbetskamrater och i sina sociala
relationer; Opus Deis beständighet så
länge det finns människor som
arbetar på jorden ... Alla dessa
aspekter är återsken av ett
grundande ljus vars brännpunkt är
en ny förståelse av den gudomliga
dimensionen av det mänskliga
arbetet.

Är det specifika i dess uppdrag, som
beskrivs ovan, Opus Deis karisma?
Vad är förhållandet mellan kallelse,
uppdrag och karisma? I den heliga
Skrift och i kyrkans historia har
termen karisma en mycket bred



innebörd. Den syftar dock främst på
”en gåva som ges av Gud för att
fullfölja ett uppdrag”. I denna
mening föregår dynamiken kallelse-
uppdrag begreppet karisma. Guds
ord kallar för att anförtro ett
uppdrag; sedan skänker Gud de
karismer och gåvor som är
nödvändiga för att utföra det. Ibland
använder vi i dagligt tal ordet
karisma för att också hänvisa till att
ett uppdrag eller en viss spiritualitet
är oförtjänt, för att ange att det är en
Andens gåva, ett gudomligt initiativ:
det är Gud som väcker, kallar, ger sin
nåd, bistår, vägleder och faderligt
söker den mänskliga personens
gensvar.

»När Gud Vår Herre planerar något
verk till förmån för mänskligheten,
tänker han först och främst på de
människor som han skall använda
som sina redskap ... och förser dem
med de lämpliga nådegåvorna.
Denna övernaturliga övertygelse om



det gudomliga i företaget kommer så
småningom att ge er en sådan
intensiv entusiasm och kärlek till
Verket att ni kommer att känna er
mycket lyckliga över att offra er
själva för att det skall bli
verklighet.« (Instrucción, 19-III-1934,
nn. 48-49).

Gud ger människor Andens
nådegåvor och karismer för att de
ska kunna fullgöra det uppdrag som
vi alla är kallade till: att vara heliga
och identifiera oss med Kristus. Till
dem som är kallade till ett särskilt
uppdrag, till en särskild pastoral
uppgift i kyrkan, ger Gud gåvor och
karismer som är lämpliga för att
utföra den. För att känna igen en ny
grundläggning, och därmed också
Opus Deis, specifika karisma är det
nödvändigt att reflektera över dess
uppdrag, så som den fastlades av
dess grundare.



Man får inte glömma att Opus Deis
uppdrag föregår dess institution. I
princip är detta uppdrag förenligt
med olika kanoniska institutionella
former, nuvarande eller framtida, så
länge de gör det möjligt att i
praktiken genomföra det som Gud
bad grundaren om: att söka helighet
och den gudomliga barnaskapets
fullhet mitt i världen, genom att
utföra vanligt arbete, genom att
inrikta alla mänskliga aktiviteter på
Gud och omvandla dem för att ge
dem forma Christi.

Att förstå och fördjupa Opus Deis
uppdrag är slutligen en i viss mån
outtömlig uppgift, helt enkelt därför
att det är ett autentiskt teologiskt
faktum som har Gud som
upphovsman. Det är ett uppdrag som
löper genom historien och som
uppmuntras av Skaparanden, och
som därför kan inspirera olika tider
och situationer: det är en karisma
som under historiens gång kommer



att inkarneras av en mängd
människor i en mängd olika
situationer. Uppdragets
pneumatologiska dimension innebär
att sättet att vara och leva för dem
som förkroppsligar det kan
definieras som en anda snarare än
en bokstav. Det är därför Opus Dei
har en anda, Verkets anda.

Att fördjupa innebörden av detta
uppdrag och denna anda, så som den
helige Josemaría såg den i sin
personliga meditation och överförde
den i sin förkunnelse, kommer att
vara ämnet för nästa artikel.

[1] V /. Till den helige Josemaría, vår
grundare.

R /. Bed för dina barn så att vi i
trohet till Opus Deis anda helgar vårt
arbete och söker vinna själar till
Kristus.



pdf | Dokument automatiskt skapad
från https://opusdei.org/sv-se/article/pa-

vag-mot-100-arsjubileet-1-kallelse-
uppdrag-och-karisma/ (2026-01-13)

https://opusdei.org/sv-se/article/pa-vag-mot-100-arsjubileet-1-kallelse-uppdrag-och-karisma/
https://opusdei.org/sv-se/article/pa-vag-mot-100-arsjubileet-1-kallelse-uppdrag-och-karisma/
https://opusdei.org/sv-se/article/pa-vag-mot-100-arsjubileet-1-kallelse-uppdrag-och-karisma/

	På väg mot 100-årsjubileet (1): Kallelse, uppdrag och karisma
	I. Kallelse, uppdrag och karisma
	Kallelse: från fruktan till glädje
	Ingen är utesluten
	Ett specifikt uppdrag i kyrkan
	"Inrikta världen på Gud genom arbete"


