
opusdei.org

Översikt över påven
Franciskus encyklika
Laudato si’

Klockan 12 på torsdagen den 18
juni presenterades påven
Franciskus encyklika Laudato
Si’ med fokus på miljön. Men
encyklikan uppmanar till
mycket mer är att förvalta
naturen och bekämpa
miljöförstöringen. Påven
hänvisar till en utvidgas syn på
ekologi.

2015-06-23



Läs påvens enciklica på Vatikanens
hemsida (olika språk)

Ladda ner «Laudato si'» på
spanska:

- PDF format

- MOBI format

- EPUB format

Alla världens katolska biskopar har
fått en kopia av Laudato Si’
tillsammans med ett
sammanfattande brev och en kort
not från påven Franciskus:

”Kära bröder, i de band som enheten,
kärleken och friden binder oss
samman med, och i vilka vi lever som

https://w2.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/index.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/index.html
https://docs.google.com/viewer?url=https://odnmedia.s3.amazonaws.com/files/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si_sp20150618-125706.pdf
https://multimedia.opusdei.org/epub/es/laudato-si.mobi
https://multimedia.opusdei.org/epub/es/laudato-si.mobi
https://multimedia.opusdei.org/epub/es/laudato-si.epub
https://multimedia.opusdei.org/epub/es/laudato-si.epub


biskopar, sänder jag er min encyklika
“Laudato si’” , om förvaltningen av
vårt gemensamma hem. Samtidigt ger
jag er min välsignelse. Förenade i
Herren, och glöm inte att be för mig. /
Franciskus”

Encyklikan, som är en uppmaning till
alla, att börja från oss själva, att
ändra riktning och livsstil, är inte
bara en encyklika om miljön. Den
tillhör den katolska kyrkans
sociallära, och är den sista i serien
sociala encyklikor.

Nedanstående text är en guide för
läsningen av encyklikan. Den kommer
att hjälpa dig att förstå dess
grundläggande teman och den
övergripande tanken. Först ges här en
översikt överLaudato si’ (ordagrant:
”Lovad vare" eller bättre ”Lovad vare
du”) i dess helhet. Sedan följer en
sammanfattning av vart och ett av
encyklikans sex kapitel, med
huvudpunkterna och några viktiga



passager. Siffrorna inom parentes
hänvisar till punkter i encyklikan,
vars innehållsförteckning presenteras
sist i denna översikt.

En översikt

”Vilken sorts värld vill vi överlämna
till dem som kommer efter oss, till
barnen som växer upp?” (160) Denna
fråga är hjärtat i Laudato si’ (Lovad
vare),påven Franciskus nya
encyklika om förvaltningen av vårt
gemensamma hem. ”Denna fråga har
inte att göra med enbart miljön i sig;
frågan kan inte beröras styckevis.”
Den leder oss till att fråga oss om
meningen med vår existens och de
värderingar som ligger till grund för
det sociala livet: ”Vad är meningen
med våra liv i denna värld? Vad är
målet med vårt arbete och alla våra
ansträngningar? Vad behöver jorden
av oss?” ”Om vi inte brottas med de
djupare frågorna – skriver påven –
tror jag inte att vår oro för miljön



kommer att ge betydande
resultat.” (160)

Encyklikan har fått sitt namn av den
helige Franciskus åkallan, ”Lovad
vare du, min Herre” i hans hymn 
Skapelsens lovsång [också känd som 
Solsången]. Den påminner alla om att
jorden ”är som en syster som vi delar
våra liv med, och en vacker moder
som öppnar sina armar för att
omfamna oss”. (1) Folk har glömt att
”vi själva är mullen (jfr 1 Mos 2:7);
våra kroppar består av jordens
element, vi andas hennes luft och
hennes vatten ger oss liv och
återställer oss.” (2)

Nu klagar denna misshandlade och
missbrukade jord, dess jämmer
ansluter sig till alla övergivnas
klagan. Påven Franciskus inbjuder
oss att vara lyhörda, och uppmanar
var och en – individer, familjer,
lokalsamhällen, nationer och det
internationella samfundet – att göra



en ”ekologisk omvändelse” –
Johannes Paulus II uttryck. Vi
uppmanas att ”ändra riktning”
genom att ta på oss det vackra och
ansvarsfulla arbetet ”att ta hand om
vårt gemensamma hem”. Påven
Franciskus gläder sig åt att ”det finns
en växande känslighet för miljön och
behovet av att skydda naturen,
tillsammans med en växande oro,
både äkta och smärtsam, för vad som
händer med vår planet”. (19) En
strimma av hopp går som en röd tråd
genom hela encyklikan, med ett
tydligt budskap: ”Mänskligheten har
fortfarande förmågan att arbeta
tillsammans för att bygga vårt
gemensamma hem”. (13) ”Män och
kvinnor kan fortfarande ingripa
positivt.” (58) ”Allt är inte förlorat.
Människan, är kapabel till det värsta,
men har även förmågan att
överträffa sig själv, att välja det goda,
och börja om.” (205)



Påven Franciskus riktar även särskilt
sina ord till katoliker och citerar den
helige påven Johannes Paulus II:
”Kristna inser att deras ansvar för
skapelsen, och plikt mot naturen och
Skaparen, är en viktig del av deras
tro.” (64) Påven Franciskus föreslår
”att inleda en dialog mellan alla
människor om vårt gemensamma
hem”. (3) Dialog genomsyrar texten
och i kapitel 5, blir den till ett
redskap för att ta itu med och lösa
problem. Från början, påminner
påven Franciskus om att ”andra
kyrkor och kristna samfund – liksom
andra religioner – också har uttryckt
djup oro och erbjudit värdefulla
reflektioner” om ekologi (7). Sådana
bidrag har uttryckligen kommit från,
först och främst ”den älskade
ekumeniska patriarken
Bartolomeus” (7), som punkterna 8
och 9 hänvisar till. På flera punkter,
tackar påven huvudpersonerna i
detta arbete – individer såväl som
organisationer och institutioner. Han



erkänner att ”många
vetenskapsmän, filosofer, teologer
och medborgargrupper [...] alla har
berikat kyrkans tankar om dessa
frågor”. (7) Han uppmanar alla att
erkänna ”de rika bidrag som
religionerna kan ge till en ekologi
med ett utvidgat perspektiv, och för
hela mänsklighetens utveckling”. (62)

Encyklikans plan beskrivs i punkt 15,
och den är indelad i sex kapitel. Den
börjar med att presentera den
nuvarande situationen på grundval
av dagens vetenskapliga rön (kap. 1),
följt av en genomgång av Bibeln och
den judisk-kristna traditionen (kap.
2). Roten till problemen ligger i
teknokrati och i människans
överdrivna självcentrering (kap. 3).
Encyklikan föreslår sedan (kap. 4) en
"utvidgad ekologi, som tydligt
respekterar de mänskliga och sociala
dimensionerna" (137), oupplösligt
förbundna med miljöfrågan. I detta
perspektiv föreslår påven Franciskus



(kap. 5) att påbörja en ärlig dialog på
alla nivåer i det sociala, ekonomiska
och politiska livet, med transparenta
beslutsprocesser. Han erinrar om att
inget projekt kan vara effektivt om
det inte sporras av ett format och
ansvarsfullt samvete (kap. 6), och ger
förslag på samvetets tillväxt på olika
nivåer: inom utbildning, andlighet,
kyrka, politik och teologi.

Texten avslutas med två böner; den
ena för alla som tror på ”Gud som
den allsmäktige Skaparen” (246), och
den andra till dem som bekänner sin
tro på Jesus Kristus, och som växlar
med refrängen ”Lovad vare du!”,
som öppnar och avslutar encyklikan.

Flera huvudteman löper genom
texten enhetliga men i olika
perspektiv:

den intima relationen mellan de
fattiga och planetens
bräcklighet,

• 



övertygelsen om att allt i
världen är sammanlänkat
kritiken av nya former av makt
som härrör från teknik,
uppmaningen om att söka
andra sätt att förstå ekonomi
och utveckling på,
varje varelses värde,
den mänskliga betydelsen av
ekologi,
behovet av uppriktig och ärlig
debatt,
den internationella och lokala
politikens allvarliga ansvar,
slit-och-släng-kulturen och
förslaget om en ny livsstil. (16)

Kapitel 1 – Vad händer med vårt
gemensamma hem?

Det första kapitlet presenterar de
senaste vetenskapliga resultaten om
miljön för att mana till lyhördhet för
skapelsens rop, för ”att bli smärtsamt
medvetna om det, och våga göra
världens tillstånd till vårt personliga

• 

• 

• 

• 
• 

• 

• 

• 



lidande, och så komma på vad var
och en av oss kan göra åt det”. (19)
Det tar upp ”flera aspekter av den
nuvarande ekologiska krisen”. (15)

Föroreningar och klimatförändringar:
”Klimatförändringarna är ett globalt
problem med allvarliga
konsekvenser: miljömässiga, sociala,
ekonomiska, politiska och
distributionsmässiga. Det är en av de
viktigaste utmaningarna för
mänskligheten i vår tid.” (25) Om
”klimatet tillhör det gemensamma
bästa, är det avsett för och tillhör
alla”. (23) Klimatförändringarna
drabbar de fattigaste, medan "många
av de med mer resurser, ekonomisk
eller genom politisk makt, främst är
upptagna att maskera problemen
eller dölja symtomen”. (26) ”Vår brist
på ansvar för dessa tragedier som
involverar våra bröder och systrar,
pekar på en förlust av den
ansvarskänsla som ligger till grund
för alla civila samhällen.” (25)



Vattenfrågan: Påven understryker att
”tillgången till rent dricksvatten är
en av de grundläggande och
universella mänskliga rättigheterna,
avgörande för människors
överlevnad och förutsättningen för
att utöva andra mänskliga
rättigheter”. Att beröva de fattiga på
tillgången till vatten innebär att
förneka ”rätten till ett liv i
överensstämmelse med deras
omistliga värdighet”. (30)

Förlusten av biologisk mångfald:
”Varje år försvinner tusentals växt-
och djurarter som vi aldrig kommer
att känna till, och som våra barn
aldrig kommer att se, eftersom de
har gått förlorade för alltid.” (33)
Arterna är inte bara en "resurs" att
utnyttja, men har ett värde i sig. ”Vi
måste vara tacksamma för de
ansträngningar som görs av forskare
och ingenjörer för att hitta lösningar
på de problem som människan har
skapat”, men när de mänskliga



intentionerna är att gagna ekonomin
och konsumismen, ”gör det vår jord
mindre rik och vacker, och allt mer
begränsad och grå.” (34)

Sänkt livskvalitet och samhällsfall:
inom ramen för internationell etik,
pekar encyklikan på en ”sann
ekologisk skuld” (51) i världen,
framförallt norr i förhållande till
söder. Med tanke på
klimatförändringarna är ”ansvaret
differentierat” (52), de utvecklade
länderna har större ansvar.

Medveten om de stora skillnaderna,
säger påven Franciskus att han
berörs av det ”svaga gensvaret” hos
många folk och befolkningar. Även
om positiva exempel inte saknas (58),
råder ”en självbelåtenhet och en
upprymd hänsynslöshet”. (59) Det
saknas en kultur (53) villig att ändra
livsstil, ändra produktion och
konsumtion (59), men lyckligtvis görs
juridiska ansträngningar för att



”sätta tydliga gränser och säkerställa
beskyddet av ekosystemen”. (53)

Kapitel 2 – Skapelseevangeliet

För att bemöta problemen i det
föregående kapitlet ger påven
Franciskus en biblisk helhetssyn ur
den judisk-kristna traditionen och
beskriver mänsklighetens ”enorma
ansvar” (90) att skapa en intim
förbindelse mellan alla varelser och
det faktum att ”den naturliga miljön
tillhör det gemensamma goda, ett arv
som hela mänskligheten har ansvar
för” (95).

I Bibeln, ”är den Gud som befriar och
räddar, samme Gud som skapade
universum, och dessa två gudomliga
sätt att agera är intimt och
oupplösligt förbundna”. (73)
Skapelsehistorien är central i
reflektionen över relationen mellan
människan och andra varelser och
på hur synden bryter jämvikten i
skapelsens helhet: ”Detta tyder på att



det mänskliga livet är förankrat i tre
grundläggande och tätt
sammanflätade relationer: med Gud,
med vår nästa och med jorden själv.
Enligt Bibeln, har dessa tre viktiga
relationer brutits, både utåt och
inom oss. Det är syndens brott.” (66)

Även om ”vi kristna ibland felaktigt
tolkar Bibeln, måste vi nu kraftfullt
avvisa tanken att i och med att vi är
skapade till Guds avbild och med
herravälde över jorden, så
rättfärdigar det en absolut dominans
över andra varelser.” (67) Människan
har ansvar att ”sköta och förvalta
världens trädgård (jfr 1 Mos
2:15)” (67), medvetna om att ”vi inte
är varelsernas yttersta syfte. Alla
varelser rör sig framåt, med oss, och
genom oss, mot ett gemensamt mål
som är Gud”. (83)

Att säga att människan inte är
universums herre, ”betyder inte att
sätta alla levande varelser på samma



nivå och att beröva människor deras
unika värde och det enorma ansvar
det innebär. Det rör sig inte heller
om att gudomligförklara jorden
vilket skulle hindra oss från att
arbeta på den och skydda den i sin
bräcklighet.” (90) ”Varje grym
handling mot någon varelse strider
mot mänsklig värdighet” (92). Men
”en känsla av djup gemenskap med
resten av naturen kan inte vara
autentisk om våra hjärtan saknar
ömhet, medkänsla och omsorg för
våra medmänniskor” (91). Vad som
behövs är en insikt om en universell
gemenskap: Alla är till genom en
Fader. Alla är vi förenade genom
osynliga band och tillsammans utgör
vi en slags universell familj, en
sublim gemenskap som fyller oss
med en helig, tillgiven och ödmjuk
respekt”. (89)

Kapitlet avslutas med hjärtat av den
kristna uppenbarelsen: ”Den jordiska
Jesus” med ”sin kroppsliga och



kärleksfulla relation till världen” är
”närvarande, uppstånden och
strålande, i hela skapelsen genom sitt
universella Herravälde”. (100)

Kapitel 3 – Den ekologiska krisens
mänskliga rötter

Detta kapitel analyserar den
nuvarande situationen, ”inte bara
dess symptom, utan också de
djupaste orsakerna” (15), i en dialog
med filosofin och de mänskliga
vetenskaperna.

Första fokus är på teknik. Man
erkänner teknikens bidrag till
förbättrade levnadsvillkor. Men
tekniken ger ”de med kunskap, och
ekonomiska resurser, en
imponerande dominans över hela
mänskligheten och hela
världen” (104). Det är just denna
teknokratiska dominansmentalitet
som leder till förstörelsen av naturen
och exploateringen av människor,
särskilt de mest utsatta. ”Det



teknokratiska tankemönstret
tenderar också att dominera det
ekonomiska och politiska livet” (109),
och undviker att erkänna att ”i sig
kan inte marknaden garantera en
integrerad mänsklig utveckling och
social integration” (109).

”Moderniteten har präglats av en
överdriven antropocentrisk
inställning” (116): människan ser
inte längre sin rätta plats i
förhållande till världen och tar på sig
en självcentrerad ställning,
fokuserad på sig själva och på sin
egen makt. Detta resulterar i en ”slit
och släng” logik som berättigar att
man kasserar både miljön och
människor, att man behandlar både
medmänniskor och naturen som
enkla föremål och det leder till olika
former av dominans. Med denna
mentalitet utnyttjas barn, äldre
överges, personer tvingas in i slaveri,
man driver människohandel och
kastar bort ofödda barn, eftersom de



inte överensstämmer med vad
föräldrarna vill, man säljer
”blodsdiamanter” och skinn från
utrotningshotade djur, och
övervärderar marknadens förmåga
att reglera sig själv. Detta är även
maffiamentaliteten i
narkotikahandeln och organhandeln.
(123)

Mot bakgrund av detta, berör
encyklikan två viktiga problem i
dagens värld. Framför allt arbete:
”Varje strategi för en fullödig ekologi,
som per definition inte utesluter
människor, måste ta hänsyn till
värdet i arbete” (124), ”att sluta
investera i människor, i syftet av
kortsiktig ekonomisk vinning, är en
dålig affär för samhället” (128).

Det andra problemet gäller den
vetenskapliga utvecklingens
begränsningar, med tydlig
hänvisning till GMO,
genmanipulation (132–136). Detta är



en "komplex miljöfråga" (135). Även
om "användningen av GMO, i vissa
regioner, har medfört en ekonomisk
tillväxt som har löst problem,
kvarstår ett antal viktiga punkter
som inte bör underskattas" (134), för
det första att "produktiv mark
kontrolleras av ett fåtal ägare" (134).
Påven Franciskus tänker särskilt på
små producenter och lantarbetare,
den biologiska mångfalden, och
ekosystemens nätverk. Därför är "en
bred, ansvarsfull vetenskaplig- och
samhällsdebatt nödvändig, en debatt
som tar hänsyn till tillgänglig
information och som kallar saker vid
deras namn" och utgår från
"oberoende, tvärvetenskaplig
forskning" (135).

Kapitel 4 – Fullödig ekologi

Hjärtat i encyklikan är förslaget på
ett utvidgat perspektiv på ekologi –
ekologi som ett nytt paradigm för
rättvisa, en ekologi ”som respekterar



vår unika plats som människor på
den här jorden och vårt förhållande
till omgivningen” (15). I själva verket,
”kan inte naturen betraktas som
något separat från oss själva eller
som ren miljö i vilken vi lever”. (139)
Ekologi ingår i alla områden:
ekonomi och politik, i olika kulturer,
och varje ögonblick av vår vardag.

Det utvidgade perspektivet omfattar
institutionernas ekologi: ”om allt är
relaterat, påverkar hälsan hos
samhällets institutioner miljön och
människornas livskvalitet. ”Varje
överträdelse av solidariteten och
medmänskligheten skadar
miljön” (142).

Med många konkreta exempel
bekräftar påven Franciskus sin tanke
att analysen av miljöproblemen inte
kan skiljas från analysen av problem
som gäller människan, familjen,
arbetet, samhället och om hur
människor relaterar sinsemellan



(141). ”Vi står inte inför två separata
kriser, en miljökris och en social kris,
utan snarare en komplex kris som
förenar det sociala och miljön”. (139)

”Mänsklig ekologi är oskiljaktig från
begreppet ’det allmänna
bästa’” (156), men skall förstås
konkret: i dag, då vi ser ”orättvisor i
överflöd och ett växande antal
människor som berövas på de
grundläggande mänskliga
rättigheterna och anses vara
förbrukningsvaror” (158), förpliktar
man sig till det gemensamma bästa
genom att göra solidaritetsbaserade
val, med ”särskild hänsyn till våra
fattigaste bröder och systrar” (158).
Detta är även det bästa sättet att
lämna en hållbar värld till
kommande generationer, och inte
bara tala om denna sanning, utan
även att åta sig de fattiga idag.
Benedictus XVI betonade detta
tydligt: ”Förutom en mer rättvis
känsla av solidaritet mellan



generationerna, finns det ett
brådskande moraliskt behov att
förnya känsla av solidaritet i
generationerna.” (162)

Den utvidgade ekologin gäller
vardagen. Encyklikan
uppmärksammar särskilt
stadsmiljön. Människan har stor
förmåga att anpassa sig och ”en
beundransvärd kreativitet och
generositet visas av personer och
grupper, som svarar på
miljöbegränsningar, genom att
minska de negativa effekterna och
leva produktivt mitt i oordning och
osäkerhet” (148). Men en omfattande
förbättring av livskvaliteten är
nödvändig, för en äkta utveckling
(150–154) – av det offentliga rummet,
bostäder, transporter, och så vidare.

Mänsklig ekologi är även att
”erkänna våra kroppar som Guds
gåva, för att kunna välkomna och
acceptera hela jorden som en gåva



från Fadern, och vårt gemensamma
hem. Om vi tror att vi åtnjuter en
absolut makt över våra egna
kroppar, leder det till att vi tror att vi
har absolut makt över skapelsen”.
(155)

Kapitel 5 – skilda utgångspunkter
och åtgärder

Detta kapitel tar upp frågan om vad
vi kan och måste göra. Det räcker
inte att analysera. Vi behöver förslag
”på dialog och handling som
involverar var och en av oss
personligen lika mycket som den
internationella politiken.” (15) Det
kommer att ”hjälpa oss att
undkomma den spiral av
självförstörelse som för närvarande
sysselsätter oss”. (163) För påven
Franciskus är det viktigt att konkreta
förslag inte utvecklas på ett
ideologisk, ytligt eller
reduktionistiskt sätt. För detta är
dialog en viktig term – ordet



återkommer i rubriken till varje
avsnitt i detta kapitel. ”Det finns
vissa miljöfrågor där det inte är lätt
att uppnå ett brett samförstånd. [...]
Kyrkan vill inte lösa vetenskapliga
frågor eller ersätta politiken. Men jag
vill uppmuntra till en ärlig och öppen
debatt, så att särskilda intressen eller
ideologier inte påverkar det
allmänna bästa.” (188)

På grundval av detta, är inte påven
Franciskus rädd för att starkt
fördöma den internationella
dynamiken: ”Den senaste tidens
toppmöten om miljön har
misslyckats med att leva upp till
förväntningarna, för bristande
politisk vilja gjorde det omöjligt att
nå meningsfulla och effektiva
globala avtal om miljön.” (166) Och
han frågar, ”Vem vill i detta skede,
sitta kvar vid makten endast för att
bli ihågkommen för sin oförmåga att
agera när det var angeläget och
nödvändigt att göra så?” (57) Det som



behövs är det som påvar har
upprepar flera gånger, sedan den
första sociala encyklikan Pacem in
terris – det behövs redskap för ett
globalt styre (175): ”en
överenskommelse om hur man ska
styra över det så kallade globala
gemensamma bästa” (174), och
uppmärksamma att ”miljöskyddet
inte enbart kan garanteras genom
ekonomiska beräkningar. Miljön är
något som inte kan beskyddas eller
främjas i tillräcklig utsträckning av
marknadskrafterna” (190, citat ur
katolska kyrkans sociallära).

I det femte kapitlet insisterar påven
Franciskus på ärliga och öppna
beslutsprocesser, för att ”urskilja”
vilka strategier och affärsinitiativ
som kan åstadkomma en ”äkta
integrerad utveckling” (185).
Konsekvenserna på miljön måste i
nya ”affärsprojekt genomgå
transparenta politiska processer och
involvera ett fritt åsiktsutbyte. Det



finns former av korruption som
döljer den verkliga effekten på
miljön i vissa projekt, i utbyte mot
förmåner, det leder till mutavtal utan
adekvat information och en
fullständig debatt.” (182)

Den starkaste appellen är den som
riktar sig till dem med politiska
uppdrag, i uppmaningen att undvika
den kortsiktiga mentaliteten, (181)
som är så utbredd i dag: "om
politikerna är modiga, kan de återfå
den värdighet Gud har gett dem och
efter sig lämnar de då ett vittnesbörd
om osjälviskt ansvar”. (181)

Kapitel 6 – Ekologisk utbildning
och andlighet

Det sista kapitlet uppmanar alla till
en ekologisk omvändelse i hjärtat.
Rötterna till den kulturella krisen är
djupa, och det är inte lätt att ändra
på vanor och beteenden. Utbildning
är en de viktigaste utmaningarna:
”förändringen är omöjlig utan



motivation och en
utbildningsprocess” (15). Alla
utbildningssektorer är inblandade,
framför allt ”skolan, familjen, media,
trosundervisningen och andra
platser” (213).

Utgångspunkten är ”att sträva efter
en ny livsstil” (203–208), som också
öppnar för en ”sund press på dem
med politisk, ekonomisk och social
makt" (206). På detta sätt förändrar
konsumenternas val ”hur företagen
fungerar, och tvingar dem att tänka
miljömedvetet i sina
produktionsmönster” (206).

Vikten av utbildning i miljöfrågor
kan inte överskattas. Det är möjligt
att påverka dagliga vanor, att minska
vattenförbrukningen, att sortera
avfall och även ”släcka onödiga
lampor” (211): ”En utvidgad ekologi
består av enkla dagliga gester som
bryter med logiken i våld,
exploatering och själviskhet.” (230)



Allt kommer att vara lättare om man
använder trons kontemplativa blick:
”som troende, ser vi inte på världen
utifrån utan inifrån, medvetna om de
skyldigheter med vilka Fadern har
sammanlänkat oss med alla varelser.
Genom att utveckla den individuella
förmågan vi har fått i gåva av Gud,
kan en ekologisk omvändelse
inspirera oss till ökad kreativitet och
entusiasm.” (220)

Just det som påven Franciskus
föreslår i Evangelii gaudium, det
upprepar han här, när han säger:
”att fritt och medvetet välja
nykterhet, är befriande” (223), på
samma sätt som vi vet att ”lycka är
att kunna begränsa de behov som
bedövar oss, och vara öppna för de
olika möjligheter som livet
erbjuder”. (223) På detta sätt ”måste
vi återvinna övertygelsen om att vi
behöver varandra, att vi har ett
gemensamt ansvar för andra och för



världen, och att det är värt att vara
goda och anständiga”. (229)

Helgonen följer oss på den här resan.
Flera gånger hänvisar påven till den
helige Franciskus av Assisi, som ” par
excellence är en förebild för omsorg
av de utsatta och för en fullödig
ekologi, levd glatt och autentiskt”.
(10) Han är en modell för de
”oskiljaktiga banden mellan oro för
naturen, rättvisan, och för de fattiga,
med samhällsplikt, och inre frid”.
(10) Encyklikan nämner också den
helige Benedictus av Nursia, den
heliga Thérèse av Lisieux och den
salige Charles de Foucauld.

Inspirerad av Laudato si’, bör de
troendes samvetsrannsakan – den
metod som kyrkan alltid har
rekommenderat, för att orientera
livet i ljuset av relationen med
Herren – omfatta en ny dimension:
man bör inte bara begrunda hur
man har agerat och syndat mot Gud,



mot andra och sig själv, utan även
mot naturen och hela skapelsen.

© Copyright - Vatikanradion

pdf | Dokument automatiskt skapad
från https://opusdei.org/sv-se/article/

oversikt-over-paven-franciskus-
encyklika-laudato-si/ (2026-01-22)

https://opusdei.org/sv-se/article/oversikt-over-paven-franciskus-encyklika-laudato-si/
https://opusdei.org/sv-se/article/oversikt-over-paven-franciskus-encyklika-laudato-si/
https://opusdei.org/sv-se/article/oversikt-over-paven-franciskus-encyklika-laudato-si/

	Översikt över påven Franciskus encyklika Laudato si’

