
opusdei.org

Ödmjukheten, en
källa till glädje

Ödmjukhet är en
grundläggande egenskap för ett
äkta kristet liv, för den är
”kärlekens boning”. Vi
publicerar en text om denna
strålande dygd.

2007-11-18

Ingen har någonsin sett Gud[1],
säger den Heliga Skrift. Så länge vi
lever på jorden har vi ingen direkt
kunskap om det gudomliga väsendet;
mellan Gud och människan finns ett
oändligt avstånd, och endast Han har



genom att anpassa sig till
människans villkor kunnat fylla det
genom sin uppenbarelse. Gud har
visat sig för människorna i
skapelsen, i Israels historia, i de ord
som han uttalar genom profeterna
och slutligen i sin egen Son, som är
den sista, fullständiga och slutgiltiga
uppenbarelsen; själva uppenbarelsen
av Gud: Den som har sett mig har
sett Fadern[2].

En Gud som gör sig till människa! Det
är något att förvånas över. En Gud
som, i Kristus, ser och låter sig ses,
hör och låter sig höras, vidrör och
låter sig vidröras; som sänker sig till
människans villkor och använder
våra sinnen för att få oss att förstå
kallelsen till sin kärleks förtrolighet,
till heligheten. Häpnaden inför Ordet
som blivit människa driver oss att
med vördnad betrakta Jesu
handlingar, gester och ord. När vi
gör det, upptäcker vi att i Kristi liv är
allt, från födelsen till döden på



Korset, impregnerat av ödmjukhet, 
för Han ägde Guds gestalt men
vakade inte över sin jämlikhet med
Gud, utan avstod från allt och
antog en tjänares gestalt då han
blev som en av oss. När han till det
yttre hade blivit människa, gjorde
han sig ödmjuk och var lydig ända
till döden, döden på ett kors.[3]
ÖDMJUKHETEN, KÄRLEKENS
BONING

Guds kärleks budskap når oss här
genom att Sonen gjorde sig ödmjuk.
Ödmjukheten är ett fundamentalt,
utmärkande kännetecken, en av
grunderna i ett äkta kristet liv, för
den ärkärlekens boning. Den helige
Augustinus bekräftar: ”Om ni frågar
mig vad som är viktigast i religionen
och i Jesu Kristi lära, svarar jag er:
Det första är ödmjukhet, det andra
ödmjukhet och det tredje
ödmjukhet”[4]. Utom att djupet av
Guds kärlek manifesterar sig för oss i
det människoblivna Ordets



ödmjukhet, får vi lära känna den
kungsväg som leder till denna kärlek
i dess fullhet.

Det kristna livet består i att
identifiera sig med Kristus: endast i
den mån vi förenar oss med Honom,
leds vi in i gemenskap med den
levande Guden, källan till all kärlek,
och vi blir i stånd att älska de andra
med denna hans kärlek[5]. Att vara
ödmjuk som Kristus varit betyder att
tjäna alla, låta den gamla människan
och de tendenser som ursynden har
förstört i vår natur dö. Den kristne
förstår attförödmjukelser, särskilt
de för kärleks skull, är
välsmakande och ljuva, de är en
Guds välsignelse[6]. Den som tar
emot dem på det sättet öppnar sig för
det övernaturliga livets hela rikedom
och kan utropa med den helige
Paulus: För hans skull har allt det
andra förlorat sitt värde för mig.
Jag kastar det på sophögen för att



vinna Kristus och få leva i
honom[7].

ORSAKER TILL ORO

I kontrast till den djupa inre glädjen
som härrör från ödmjukheten, drar
högmodet inte med sig något annat
än oro och otillfredsställelse.
Högmodet tenderar att orientera
saker och ting mot det egna jaget och
analysera händelser ur ett
uteslutande subjektivt perspektiv:
om jag gillar något eller inte, om det
medför en fördel eller om det kräver
en ansträngning …; däremot tar det
inte i beaktande om det är något som
är gott i sig självt eller för andra.
Denna egocentricitet leder till att
man anser att andra ska handla och
uppträda enligt ens eget tycke. Så
förklaras att en högfärdig människa
utsätts för många vredesutbrott, när
hon anser att man inte räknat
tillräckligt med henne, eller också
blir hon nedstämd om hon märker



sina egna fel eller de andras bättre
egenskaper.

När en person låter sig ryckas med
av högmodet erfar han alltid en sorts
oro, även om han söker sin egen
tillfredsställelse. Vad är det som
fattas honom för att vara lycklig?
Ingenting, för han har allt; allt fattas
honom, ty han har förlorat kontakten
med det viktigaste, möjligheten att ge
sig åt andra. Hans uppförande har
format ett sätt att vara som gör det
svårt för honom att finna den sanna
lyckan. Detta poängterade vår
grundare: Om ni någon gång
känner er illa till mods, och ni
märker att själen fylls av oro, så
betyder det att ni bara tänker på
er själva (…). Om du, min son, har
dig själv som centrum, då ger du
dig inte bara in på fel väg utan du
förlorar dessutom den kristna
lyckan i detta livet[8].



Högmodet är alltid ett eko av den
första revolten då människan
försökte sätta sig själv i Guds ställe,
och vars konsekvens blev att hon
förlorade vänskapen med Skaparen
och harmonin med sig själv. Den
högmodige har så stor tilltro till sina
egna möjligheter att han glömmer,
att hans natur behöver frälsning.
Därför blir han rubbad inte bara av
fysisk sjukdom utan också av det
oundvikliga konstaterandet att han
har begränsningar, defekter och
elände, och det kan till och med leda
till förtvivlan. Han lever i så hög grad
fäst vid sina egna böjelser och åsikter
att han inte lyckas positivt värdesätta
ett synsätt annorlunda än hans eget.
Han lyckas inte lösa sina egna inre
konflikter och hamnar i upprepade
kontroverser med andra.
Svårigheten att underordna sig
andras vilja får honom att inte ens
acceptera Guds vilja. Han övertygar
sig lätt om att Gud inte kan be honom
om något han inte önskar, och det



kan till och med inträffa att
medvetenheten om att vara en
varelse som beror på Gud blir en
anledning till harm för honom.

ÖDMJUKHETENS
ATTRAKTIONSKRAFT

För den som är ödmjuk däremot är
det en glädje att konfronteras med
Guds ära, ja, den enda anledningen
till äkta jubel. Det är sant att när man
ställer sig inför Honom, upptäcker
man sin egen bristfällighet och
litenhet, men det faktum att man är
en skapad varelse är långt ifrån en
anledning till sorgsenhet och
nedslagenhet, det är en källa till
innerlig glädje. Ödmjukheten är ett
ljus som får människan att upptäcka
storheten i sin egen identitet som
någon som kan samtala med
Skaparen och acceptera beroendet av
Honom i fullständig frihet.

Den ödmjuka människans själ erfar
den största inre fullhet, när hon inser



att det Absoluta Väsendet är en
personlig Gud, oändligt stor, som har
skapat oss, som uppehåller vår
existens och uppenbarar sig för oss
med ett mänskligt ansikte i Jesus
Kristus. Att lära känna den
gudomliga generositeten, dess vilja
till samarbete med sina skapelser,
leder den som är ödmjuk till att
betrakta skönheten i de skapade
tingen; i dem upptäcker hon en
spegling av Guds kärlek, och det får
henne att dela denna ständiga
häpnad med andra.

Också inför Guds kallelse reagerar
den högmodige och den ödmjuke
mycket olika. Den högmodige
gömmer sig bakom en attityd av falsk
blygsamhet, och han anför att han
inte har några meriter, för han vill
inte avstå från den värld som han
själv har skapat åt sig; den ödmjuke
däremot håller inte fast vid tanken
att han är för liten för att nå
heligheten. Det räcker för honom att



uppfatta inbjudan att komma in i
gemenskap med Gud för att
acceptera den med glädje, även om
detta medför en stor överraskning.

De som, liksom helgonen, kämpar för
att verkligen vara ödmjuka,
utvecklar en personlighet som drar
andra till sig. Med sitt normala sätt
att vara lyckas de skapa en oas av
frid och glädje omkring sig, för de
erkänner de andras värde. De
uppskattar dem verkligen, och därför
kan de i sina samtal, i familjelivet
och i relationen till kollegor och
vänner förlåta och förstå. De styrs av
viljan att hjälpa och att umgås med
alla: de är förmögna att erkänna hur
mycket de är skyldiga dem som de
lever tillsammans med, utan att vare
sig kräva eller göra anspråk på
rättigheter. Med ett ord, i deras
sällskap berörs man av Guds kärlek
som genom dem förmedlar liv: man
befinner sig i ett klimat av tillit, man



känner sig inte dömd utan välvilligt
bemött.

BÖRJA OM ATT LÄRA OSS ATT
VARA ÖDMJUKA

Orsaken till den ängslan eller
pessimism som griper tag i oss
ibland, ligger ofta inte i den
mänskliga litenheten eller i den
ansträngning som vi måste göra inför
en viss uppgift, utan skälet är att vi
ser saker och ting i ett perspektiv
som är alltför centrerat på vårt eget
jag. Varför blir vi människor
ledsna?frågade sig den helige
Josemaría. Och han svarade: Därför
att jordelivet inte utvecklas som vi
själva hoppas, därför att vi möter
hinder som gör det omöjligt eller
svårare för oss att tillfredsställa
våra önskemål.[9]

Man kan erfara en viss känsla av
tristess inför egna och andras
svårigheter, inför några svagheter
som man uppfattar som allvarligare



än man gjort tidigare eller som man
trodde man övervunnit för alltid;
inför det omöjliga att i sitt yrke eller
apostolat uppnå mål, som man
strävat mot under lång tid med stort
intresse och möda. Man kan till och
med revoltera och inte vilja
acceptera vissa händelser eller
omständigheter som är irriterande
eller orsakar lidande. Vi måste alltid,
men särskilt i sådana stunder, enligt
det råd som don Alvaro gav i ett av
sina brev, förnya föresatsen att börja
om på nytt att lära oss att vara
ödmjuka[10]. Be Herren om
ödmjukhet, hans ödmjukhet, och ta
vår tillflykt till Guds Moder, så att
hon undervisar oss och ger oss
styrka. Det är innebörden i Herrens
ord: ”Kom till mig, alla ni som är
tyngda av bördor; jag ska skänka
er vila. Ta på er mitt ok och lär av
mig, som har ett milt och ödmjukt
hjärta, så ska ni finna vila för er
själ. Mitt ok är skonsamt och min
börda är lätt.”[11]Den förälskade



själen lär sig varje dag i bönen att
vara ödmjuk: ”Bön är ödmjukheten
hos en människa som erkänner sitt
djupa elände och Guds storhet.
Hon vänder sig till honom och
tillber honom, som en som
förväntar sig allt från honom och
ingenting från sig själv.”[12]Och
friden återkommer först när vi, i
stället för att resonera och reflektera
i vårt inre över det som håller på att
ske inom oss, försöker lägga dessa
bekymmer åt sidan och återvänder
till Kristus.

Själ, lugn[13]. Dessa ord, som Opus
Deis grundare tyckte så mycket om,
är en syntes av ett helt livsprogram
genom vilket en själ som räknar med
den gudomliga nåden med frimodig
ansats och klokhet möter varje
svårighet. När man lever på så sätt,
fullbordas den helige Josemarías ord:
Alla de motgångar som så många
gånger har fått oss att lida har
aldrig varit anledning till att få



oss att förlora glädjen och friden,
för vi har kunnat bekräfta att
Herren utvinner ljuvlighet – utsökt
honung – ur svårighetens hårda
klippa: med honung ur klippan
skulle jag mätta dig (Ps 81: 17).[14]

Vår Moder, den heliga Maria, visar
oss nödvändigheten att vara ödmjuk
för att leva nära Gud. Hon är en
förebild i glädje därför att hon är en
förebild också i ödmjukhet: Min själ
prisar Herrens storhet och min
ande jublar över Gud, min
Frälsare, ty han har vänt sin blick
till sin ringa tjänarinna[15].

------------------------------[1] 1 Joh 4: 12.

[2] Joh 14: 9.

[3] Fil 2: 6-8.

[4] Den helige Augustinus, Epistel
118, 22.

[5] Jfr Rom 5: 5.



[6] Den helige Josemaría,
Anteckningar från en meditation,
25.12.1973.

[7] Fil 3: 8-9.

[8] Den helige Josemaría.
Anteckningar från en meditation,
25.12.1972

[9] Guds vänner, nr 108.

[10] Don Alvaro, Lettere di famiglia
(3), nr 81.

[11] Matt 11: 28-30.

[12] Plogfåran nr. 259.

[13] Den helige Josemaría,
Anteckningar från en sammankomst
vänner emellan, 9.11.1972.

[14] Den helige Josemaría, Brev,
29.09.1957, nr. 4.

[15] Luk 1: 46-48.



pdf | Dokument automatiskt skapad
från https://opusdei.org/sv-se/article/

odmjukheten-en-kalla-till-gladje/
(2026-02-01)

https://opusdei.org/sv-se/article/odmjukheten-en-kalla-till-gladje/
https://opusdei.org/sv-se/article/odmjukheten-en-kalla-till-gladje/

	Ödmjukheten, en källa till glädje

